

مجلة الكنيسة القبطية الأرثوذكسية - تصدر في القاهرة

الجمعة ٢٦ يوليو ٢٠١٩م - ١٩ أبيب ١٧٣٥ش

السنة ٤٧ - العدد ٢٩ و ٣٠

من بين أسباب ذهول الولاة الوثنيين، الذين حاكموا المسيحيين بسبب إيمانهم ورفضهم العبادات الوثنية، موقف الكثير من الأطفال. فقد كان الوالي يتعجب كيف يمكن لطفل ربما في سنواته الأولى، أن يتمسّك بإيمانه رافضًا الوعد والوعيد؟! ثم كيف يتحمّل العذابات بثبات؟! ثم كيف يرد بقوة مُفحِمًا معانديه؟!.. حتى أن بعض الحكام كانوا يفسّرون ذلك بأنه سحر، ظانين أنه قد سَحَرَهم ذلك الناصري.

وإذا كان الاستشهاد هو أقوى وسائل الكرازة بالمسيحية، فإن استشهاد الأطفال أقوى تأثيرًا في قبول الآلاف من الوثنيين للمسيح فاديًا ومُخلَصًا، وهكذا آمن الكثيرون على مدار التاريخ بالمسيح، وقبلوا الموت لأجله بسبب شهداء مثل القديس أبانوب.

ولقد كان جُلّ اهتمام الأم القبطية -وهي الإشبين المؤتمن على الطفل- أن تُزكي فيه روح الاستشهاد، وكانت أكثر القصص التي ترويها بالتالي له متعلّقة بشجاعة الشهداء أمام الحكام، وإصرارهم على الموت على الإيمان.. بينما أعطت الكثيرات منهن أنفسهن مثالًا في ذلك، حين قدمن حياتهن أمام أعين أولادهن، وبعضهن لحقت بأولادها، كالأم دولاجي والأم رفقة وأم المكاييين وغيرهن.

ومن بين تلك القصص المؤثرة في الكبار والصغار معًا، قصة استشهاد القديس أبانوب، والذي تربّى على الإيمان المستقيم ومحية المسيح حتى الموت. ورغم سعيه للاستشهاد، إلّا أنه لم يُقتَل على الفور، بل تعرّض لعذابات شديدة متنوعة، وفي أكثر من مكان، ولمدة طويلة؛ ورغم ذلك لم يلن ولم يتراجع. وعلى الرغم من المعجزات الكثيرة التي تمت على يديه خلال تجواله مع الولاة، إلّا أن الأخيرين تقسى قلبهم عليه بالأكثر. وفي النهاية أستشهد بالإسكندرية، ثم كفّنه القديس يوليوس الأقفهصي قبل أن ينقل جسده الطاهر إلى بلدته نهيسة في دلتا مصر. بركة صلاته فلتكن معنا آمين.

(تذكار استشهاده ٢٤ أبيب - ٣١ يوليو)

# القديس أيانورة النهيسي















الكنيسة بصورة عامة هي أمِّ لنا جميعًا، لها الدور الأكبر كمعامة ومُربية ومُلهمة في مسيرة حياتنا الأرضية امتدادًا إلى السماء حيث النصيب الصالح.

وهذا الدور التعليمي الذي تقوم به الكنيسة مُستمد من المسيح المعلم الصالح Good Teacher، الذي كان يعلَم في المجامع (متى ٢٣:٤)، وفي الهيكل (متي ٢٣:١٢)، وفي الأعياد (يوحنا ٨:٠٢)، بل وكل يـوم (متــيّ ٥٥:٢٦)، كمـا أجـاب عـن العديد من الأسئلة التي وُجِّهت إليه في مناسبات متنوعة. ولذلك لقّبه اليهود بلقب «رابي» أي معلم. وقد أخذ تعليمه عدة أوجه، فتارة يتكلم ويعلم ويتصرف كنبي، وتارة كمُفسِّر للشريعة التي جِاء ليشرحها ويكملها (متى ١٧:٥)، كما أنه كان يعلم بسلطان (متى ٥٤:١٣)، وكان تعليمه مذهلاً للسامعيين (مرقس ٢٧:١)، كما أنه كان جديدًا إذ يخاطب القلوب والأعماق هادفًا إلى خلاص النفوس وتحريرها من الناموسيات والحرفيات والجمود الفكري والقساوة القلبية. وكثيرًا ما اصطدم بالعمى الإرادي عند أولئك الذين يدّعون أنهم يُبْصِرُونَ وهم لاَ يُبْصِرُونَ (يو ۹:۹۳–۲۱).

والتعليم عملية مستمرة تشمل جوانب عديدة، وتبدأ في الأسرة التي هي الوحدة الأولى لبناء أي مجتمع سواء مدني أو ديني. وعملية التعليم يشترك فيها: الأسرة (المؤسسة التربوية الأولى)، والكنيسة (المؤسسة الروحية الأولى)، والمصدقاء (المؤسسة المعرفية الأولى)، والأصدقاء (البيئسة الاجتماعية الأولى)، والمصديا (البيئسة العالمية الأولى)، والميديا (المؤسسة العالمية الأولى).

ولأن التعليم الكنسي هو عمل الكنيسة الأساسي بين كل ما سبق من عناصر تشارك في بناء الإنسان وتعليمه وتربيته وتتشئته، لذا سوف أقصر حديثي عن الجوانب الرئيسة لمنظومة التعليم الكنسي وهي ثلاثية الأبعاد: المُعلّم المنهج – المُتعلّم.

وسوف أحاول بنعمة المسيح الحديث في هذا المقال عن «المعلم» على أن استكمل باقى العناصر في مقالات قادمة.

#### أولاً: المعَالِمُ

وهو الإنسان الذي يقوم بالعملية التعليمية الواجبة، وليس كل إنسان صالحًا

المعالم الكسي



أن يكون معلمًا. المعلم يجب أن يكون شخصًا ذا مواصفات خاصة: معرفيًا – روحيًا – أخلاقيًا – كنسيًا – اجتماعيًا. ويجب أن تتوازن هذه العناصر في شخصيته ودراسته وتحصيله المعرفي، فمثلاً لا يكون على قدر عالٍ من المعرفة في أي مجال، وفي نفس الوقت سلوكه الأخلاقي أو الاجتماعي بعيد عن ذلك تمامًا. أو أن يكون كنسيًا وليس روحيًا تائبًا.. وهكذا.

## ويمكن أن نصف عدة مستويات في المعلم وكيف يكون:

1- القارئ: وهو الإنسان الذي يقرأ لنفسه أو لآخرين، ويثقف ذاته سواء في القراءات الدينية بأنواعها أو الثقافية بأنواعها، وربما يكون له مكتبة صغيرة أو متوسطة، كما قد تكون قراءاته عابرة مثلًا في الصحف أو المجلات متنوعة الموضوعات أو على شبكة النت والتجوال بين المواقع دون قصد معين في هذه القراءة.

١- المدرس: وهو الذي له صلاحية التدريس ونقل المعرفة إلى الآخرين بوسائل تربوية سليمة، وينطبق هذا على خادم مدارس الأحد وفصول الشباب، وينطبق على الكاهن أو الأسقف بصور متدرّجة. وبالطبع يحتاج أن يكون قارئًا ودارسًا جيدًا، وقد تتلمذ على آخرين بصورة عميقة، سواء في الاجتماعات أو الدروس أو غير ذلك.

7- الواعظ: وهو الذي عنده مهارة مخاطبة الآخرين في كل المستويات التعليمية أو حتى أصحاب التعليم المحدود أو الغير موجود. وهو يملك معرفة اجتماعية وشعبية تناسب من

يكلمهم. وكان في بدايات القرن العشرين عدد كبير من الوعاظ وأثروا الكنيسة جدًا، ولكن مع تنامي مراكز التعليم وظهور وسائل التكنولوجيا الحديثة، قلّ عددهم الآن وصار دورهم محدودًا، ربما في مناسبات الوفاة والعزاء فقط.

المحاضر: وهو الشخص صاحب خبرات متميزة في مجال ما، يأتي ليلقي محاضرات علمية عميقة في مجال معرفته، ويقدم هذه المعرفة بأسلوب متقدم معتمدًا على دراساته وأبحاثه وقراءاته الواسعة.

9- الباحث: وهو صاحب الأبحاث الدينية أو الكنسية أو العلمية، وقد حصل على أبحاثه شهادات الماجستير والدكتوراه، ويتميز بالدقة والأمانة العلمية، والتعمق في التحصيل الدراسي، ويمكن أن ينشر أبحاثه دون أن يكون لها آثار سلبية على سلام الكنيسة أو المجتمع، ويكون حكيمًا في كل ما يقوله.

7- المتأمّل: وهو الذي تعمّق وراء النصوص الدراسية سواء كتابية أو آبائية أو كنسية، وصار له تأملات متنوعة ومتوازنة تكشف أعماق الغنى الروحي فيها، وتقديم مثل هذه التأملات يشبع الروح والقلب، ويحتاجها الإنسان في فترات الخلوة والهدوء النفسى وفترات التوبة.

٧- الكاتب: وهو الذي يستطيع أن يصيغ معرفته وقراءاته ودراساته في صورة مكتوبة بأسلوب رصين واضح، وليس كل إنسان عنده هذه الموهبة، ويجب أن يكون عارفًا بأصول الكتابة والنحو والصرف والأسلوب واللغة المناسبة. وعادة كل كتاب يقرأه مئات وآلاف من البشر، ويظل قائمًا وحاضرًا على الدوام.

توا ضروس ا

مجلة الكرازة يشرف على إصدارها: نيافة الأنبا مكاريوس الأسقف العام بالمنيا وأبو قرقاص

متابعة اخبارية: تطبيق الأندرويد - iOS: جرافيك: المراجعة اللغوية: التنسيق الداخلي: محرر: الموقع الإلكتروني: خطوط: تصوير: المتحدث الرسمى للكنيسة القبطية القمص ابراهام عزمي القس بولا وليم بشارة طرابلسي عادل بخيت بيتر صموئيل ديفيد ناشد مجدي لوندي مرقص اسحاق المتحدث الرسمى للكنيسة القبطية العبور - موقع مجلة الكرازة: www.facebook.com/alkerazamagazine - www.alkirazamagazine.com أيقونة الغلاف الفنان: جرجس سمير

# أجتالكاكنيته



### تخرج الدفعة الثالثة من المعهد القبطي للقيادة CIL

أقيم مساء يوم الجمعة ١٢ يوليو ٢٠١٩م، حفل تخريج الدفعة الثالثة من المعهد القبطي للقيادة CIL، بالمقر البابوي بالكاتدرائية المرقسية بالعباسية، بحضور قداسة البابا تواضروس الثاني، وصاحبي النيافة: الأنبا دانيال أسقف المعادي وسكرتير المجمع المقدس، والأنبا يوليوس الأسقف العام لقطاع كنائس مصر القديمة وأسقفية الخدمات العامة والمشرف على المعهد. ويهدف المعهد القبطي للقيادة إلى إعداد وتدريب القيادات الكنسية، كهنة وأمناء خدمة وأعضاء مجالس كنائس. ويعمل المعهد وفقًا لرؤية تسعى لجعل كل العاملين في الحقل الكنسي من القيادات: «قائد أرثوذكسي مؤثر».

# قداسة البابا يشارك في حفل تخريج الدفعة الجديدة من كلية الشرطة والكليات العسكرية

شارك قداسة البابا تواضروس الثاني يوم السبت ٢٠ يوليو المديدة من كلية الشرطة وكلية الضباط المتخصصين، وأيضًا قد شارك قداسته في احتفال تخريج الدفعة الجديدة من الكليات العسكرية يوم الاثنين ٢٢ يوليو ٢٠١٩م، وشرف تلك الاحتفالات السيد رئيس الجمهورية وكبار رجال الدولة والمسئولين مع عائلات الخريجين، الذين قدموا عروضًا تبين المهارات التي نالوها في دراستهم العلمية والتدريبية والبحثية في فترة اجتيازهم سنوات الكليات.

#### تخريج دفعة جديدة من مركز القديسة فيرينا للتمريض

كما شهد قداسة البابا تواضروس الثاني، حفل تخريج دفعة جديدة من مركز القديسة فيرينا للتمريض، والذي أقيم مساء يوم السبت ٢٠ يوليو ٢٠١٩م، بمسرح الأنبا رويس بالكاتدرائية المرقسية بالعباسية. شهد الحفل صاحبا النيافة: الأنبا اكليمندس الأسقف العام لكنائس قطاع ألماظة والهجانة وشرق مدينة نصر، والأنبا ميخائيل الأسقف العام لكنائس قطاع حدائق القبة والوايلي.

# محاضرة قداسة البابا بالكورسات المتخصصة

ألقى قداسة البابا تواضروس الثاني مساء يوم الاثنين ٢٢ يوليو ٢٩م، محاضرة في كورس العهد الجديد ضمن الكورسات المتخصصة والتي تنظمها أسقفية الشباب، برعاية وإشراف نيافة الأنبا موسى الأسقف العام للشباب. وقد عُقد اللقاء بكنيسة السيدة العذراء والقديس الأنبا بيشوي بالكاتدرائية المرقسية بالعباسية.

#### مقابلات قداسة البابا

استقبل قداسة البابا تواضروس الثاني، عددًا من الزائرين، بالمقر البابوي بالكاتدرائية المرقسية بالعباسية، كالتالي:

يوم الأربعاء ١٠ يوليو ٢٠١٩م

+ الدكتور شريف سبعاوي عضو البرلمان الكندي، وهو من المصريين الذين هاجروا إلى كندا واستطاع أن يفوز في الانتخابات البرلمانية لمقاطعة أونتاريو بكندا.

+ خريجي معهد الكاروز لدراسة الكتاب المقدس، بكنيسة السيدة العذراء بعزبة النخل، لمرحلتي إعدادي وثانوي.

يوم الجمعة ١٢ يوليو ٢٠١٩م

+ مجموعة من طلبة ومدرّسي مدرسة جبل المقطم الخاصة، مع مجموعة من المكرسات المشرفات على المدرسة، وتُعد مدرسة جبل المقطم الخاصة من أنجح المدارس بالمنطقة.

#### قداسة البابا يستقبل صاحبي النيافة الأنبا مرقوريوس والأنبا متاؤس

استقبل قداسة البابا تواضروس الثاني، بالمقر البابوي بالكاتدرائية المرقسية بالعباسية، يوم الجمعة ١٩ يوليو ٢٠١٩، نيافة الأنبا متاؤس أسقف ورئيس دير السيدة العذراء بجبل إخميم، برفقة نيافة الأنبا مرقوريوس أسقف جرجا والمشرف السابق على الدير ذاته. يأتي لقاء صاحبي النيافة بقداسة البابا قبل يوم من إتمام طقس تجليس نيافة الأنبا متاؤس أسقفًا ورئيسًا على الدير، حيث اطمأن قداسة البابا على كافة الترتيبات الخاصة بطقس التجليس والخدمة بالدير.

#### ويستقبل مبعوث كاردينال النمسا

استقبل قداسة البابا تواضروس الثاني، صباح يوم الأحد ٢١ يوليو ٢١م، مبعوث كاردينال النمسا شونبورن، السيد مانويل مان، وذلك لدعوة قداسته لحضور مؤتمر مسيحي عن الحوار بين الكنائس. يُعقد المؤتمر في البرتغال خلال هذا العام. وقد اعتذر قداسته بسبب ضيق الوقت، ووعد بانتداب أحد الآباء الأساقفة للحضور وإلقاء كلمة الكنيسة القبطية الأرثوذكسية.

#### ويستقبل الوفد الإعلامي الأفريقي

كما استقبل قداسته مساء يوم الأحد ٢١ يوليو ٢٠١٩م، الوفد الإعلامي الأفريقى الذي كان في زيارة بمصر في ذلك الوقت بدعوة من الوكالة المصرية للإعلام والتنمية، وألقى عليهم كلمة عن مصر والكنيسة القبطية، كما أجاب عن تساؤ لاتهم حول مصر وتاريخها ووحدتها الوطنية ونهر النيل، وعلاقة الكنيسة المصرية مع كنائس المالم، وعضويتها في المجالس المسيحية للكنائس. وفى نهاية اللقاء الذي استمر قرابة ساعتين، وزّع قداسته الهدايا على جميع الحضور مع أخذ الصور التذكارية، ثم قام الوفد بزيارة الكاتدرائية المرقسية، وأبدوا إعجابهم بالمجتمع المصري بمسلميه ومسيحيه.

# أجتاراكيسا



### الكنيسة القبطية الأرثوذكسية تشارك في وداع مطران اللاتين بمصر

في يوم الأربعاء ٢٤ يوليو ٢٠١٩م، شارك نيافة الأنبا اكليمندس الأسقف العام لكنائس ألماظة وعزية الهجانة وشرق مدينة نصر، ومعه الأستاذ جرجس صالح الأمين العام الفخرى لمجلس كنائس الشرق الأوسط، ممثلين عن الكنيسة القبطية الأرثونكسية وقداسة البابا تواضروس الثاني؛ في جنازة المطران عادل ذكي، مطران اللاتين بمصر، ببازليك مصر الجديدة.

كان المطران عادل ذكي، مطران اللاتين بمصر، قد رحل عن عالمنا يوم (الأحد ٢١ يُوليو ٢٠١٩م). ونيافته وُلِدَ بمدينة الأقصر في ١٩٤٧، وسيم أسقفًا في ٢٠٠٩. وقد. تمتع بعلاقة محبة مع مثلث الرحمات قداسة البابا شنوده الثالث، ومع قداسة البابـا تواضـروس الثانـي أطـال الله حياته. خالص تعازينا للكنيســة الكاثوليكية بمصر.

### قداسة البابا يجري اتصالًا هاتفيًا بشيخ الأزهر

أجرى قداسة البابا تواضروس الثاني، يوم الثلاثاء ٢٣ يوليو ٢٠١٩م، اتصالًا هاتفيًا بفضيلة الإمام الأكبر الشيخ أحمد الطيب للاطمئنان على صحته. وكان فضيلته قد عاد إلى أرض الوطن مساء يوم السبت ٢٠ يوليو ٢٠١٩م، وذلك بعد رحلة علاجية في ألمانيا وفرنسا.

#### اجتماع الأربعاء الأسبوعي

عقد قداسة البابا تواضروس الثاني، مساء يوم الأربعاء ١٠ يوليو ٢٠١٩م، الاجتماع الأسبوعي لقداسته، بكنيسة السيدة العذراء مريم والقديس الأنبا رويس بالكاتدرائية المرقسية بالعباسية، وجاءت عظة قداسة البابا في الاجتماع تحت عنوان «الكنيسة والذاكرة التاريخية».

كما عقد قداسته مساء يوم الأربعاء ١٧ يوليو ٢٠١٩م، الاجتماع الأسبوعي لقداسته، بكنيسة السيدة العذراء مريم والقديس الأنبا رويس بالكاتدرائية المرقسية بالعباسية، وجاءت عظة قداسة البابا في تحت عنوان «الأنه سترنا» (تجدها منشورة في هذا العدد صـ ٩)..

### تجليس نيافة الأنبا متاؤس أسقف ورئيس دير السيدة العذراء بإخميم



وصل في السادسة من مساء يوم السبت ٢٠ يوليو ٢٠١٩م، نيافة الأنبا متاؤس أسقف ورئيس دير السيدة العذراء مريم بجبل

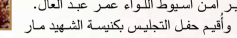
إخميم، إلى الدير، وذلك لإتمام طقس تجليسه على كرسى الدير كأول أسقف للدير الأثري عبر تاريخه. كان الأب الأسقف الجديد قد وصل إلى الدير بصحبة نيافة الأنبا مرقوريوس أسقف جرجا والمشرف السابق على الدير ذاته، وتوجه مباشرة إلى كنيسة الدير لبدء صلوات العشية التي تتضمن طقس التجليس. وقد تمم أحبار الكنيسة المشاركون في طقس تجليس نيافة الأنبا متاؤس، وذلك عقب انتهاء قراءة إنجيل عشية الأحد.

وشارك في صلوات العشية والتجليس أصحاب النيافة: الأنبا بولا مطران طنطا، والأنبا بساده مطران إخميم وساقلته، والأنبا أبر آم مطران الفيوم، والأنبا باخوم أسقف سوهاج والمنشاة والمراغة، والأنبا رافائيل الأسقف العام لكنائس قطاع وسط القاهرة، والأنبا إرميا الأسقف العام، والأنبا مرقوريوس أسقف جرجا، والأنبا يواقيم الأسقف العام، والأنبا أولوجيوس أسقف ورئيس دير القديس الأنبا شنوده رئيس المتوحدين بسوهاج، والأنبا بيجول أسقف ورئيس الدير المحرق، والأنبا ثاؤفيلس أسقف منفلوط.

ثم ألقى أصحاب النيافة: الأنبا بولا، والأنبا مرقوربوس، والأنبا بساده، كلمات التهنئة، كما ألقى اللواء يسري عبد المنعم سكرتير عام محافظة سوهاج كلمة نيابة عن محافظها، وفي النهاية ألقى نيافة الأنبا متاؤس كلمة شكر.

### تجليس نيافة الأنبا ثاؤفيلس أسقف منفلوط

استقبلت إيبارشية منفلوط مساء يوم السبت ١٣ يوليو ٢٠١٩م، أسقفها الجديد، نيافة الأنبا ثاؤفيلس، الذي تم تجليسه على كرسى الإيبارشية بمشاركة ٢٩ من أحبار الكنيسة، ومجمع كهنة إيبارشية منفلوط، وبعض من الآباء الكهنة والرهبان. وحضر حفل التجليس محافظ أسيوط اللواء جمال نور الدين ونائبه، ومدير أمن أسيوط اللواء عمر عبد العال.



جرجس بمدينة منفلوط (مقر المطرانية)، حيث استقبلت فرق الكشافة نيافة الأنبا ثاؤفيلس، لدى وصوله بموسيقاها، وسار الموكب الكشفي في الأمام، بالاشتراك مع مئة من أطفال الإيبارشية الذين حملوا باقات الورود احتفاءًا بأسقفهم الجديد.

وعقب دخول الموكب إلى الكنيسة، بدأن صلاة العشية وطقس التجليس، ثم ألقى نيافة الأنبا يوأنس أسقف أسيوط والنائب البابوي السابق للإيبار شية، كلمة، تلتها كلمة محافظ أسيوط، ثم عدة كلمات لبعض من أحبار الكنيسة المشاركين في التجليس، وفي الختام ألقى نيافة الأنبا ثاوفيلس كلمته.

وقد شارك في طقس التجليس من أحبار الكنيسة، أصحاب النيافة: الأنبا بساده مطران إخميم وساقلته، والأنبا أندر اوس مطران أبوتيج وصدفا، والأنبا مرقس مطران شبرا الخيمة، والأنبا لوكاس أسقف أبنوب والفتح، والأنبا برسوم أسقف ديروط وصنبو، والأنبا باخوم أسقف سوهاج والمنشاة والمراغة، والأنبا ديمتربوس أسقف



# الجنالالجيسة

ملوي وأنصنا والأشمونين، والأنبا أغابيوس أسقف ديرمواس ودلجا، والأنبا توماس أسقف القوصية، والأنبا بيمن أسقف نقاده وقوص، والأنبا باسيليوس أسقف ورئيس دير الأنبا صموئيل المعترف بجبل القلمون، والأنبا يوأنس أسقف أسيوط، والأنبا رافائيل الأسقف العام لكنائس قطاع وسط القاهرة، والأنبا غبريال أسقف بني سويف، والأنبا اسطفانوس أسقف ببا والفشن، والأنبا جور جيوس أسقف مطاي، والأنبا مكاريوس الأسقف العام للمنيا وأبوقر قاص، والأنبا إرميا الأسقف العام، والأنبا مرقوريوس أسقف جرجا، والأنبا مكاري الأسقف العام لكنائس قطاع شبرا الجنوبية، والأنبا آنجيلوس الأسقف العام لكنائس قطاع شبرا الشمالية، والأنبا كاراس الأسقف العام للمحلة الكبرى، والأنبا ماركوس أسقف دمياط وكفر الشيخ والبراري، والأنبا بيجول أسقف ورئيس الدير المحرق، والأنبا أرسانيوس أسقف الوادي الجديد، والأنبا ميخائيل الأسقف العام لكنائس قطاع حدائق القبة، والأنبا متاؤس أسقف ورئيس دير السيدة العذراء بجبل إخميم، والأنبا إيلاريون أسقف البحر الأحمر، والأنبا بولس أسقف شرق كندا.

## سيامات ورسَامَان وَلَكُريسَ فَى إيبَارْسَيَانِ الإَكْرَازَة

دير القديس الأنبا شنوده بسيدني



قام نيافة الأنبا دانيال أسقف ورئيس دير الأنبا شنوده بسيدني، صباح يوم السبت ١٣ يوليو ٢٠١٩م، بسيامة الراهب مارك بدير الأنبا شنوده بسيدني، وقبول الأخ جيمس طالب رهبنة بالدير، وقد اشترك في السيامة نيافة الأنبا دانييل أسقف سيدني وتوابعها. خالص تهانينا لنيافة الأنبا دانيال، والراهب والأخ الجديدين، ولمجمع الآباء رهبان الدير.

### إيبارشية أبنوب والفتح وأسيوط الجديدة

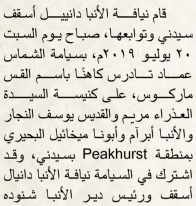


في يوم الأحد ٣٠ يونيو ٢٠١٩م، قام نيافة الأنبا لوكاس أسقف أبنوب والفتح وأسيوط الجديدة، ورئيس دير الشهيد مار مينا العجائبي بجبل أبنوب، بتدشين كنيسة القديسة العذراء مريم بقرية بني محمديات، بحضور ومشاركة نيافة الأنبا بموا أسقف السويس، ونيافة الأنبا أرسانيوس أسقف الوادى الجديد، كما قام نيافته أيضًا في ذلك اليوم بسيامة القس سوريال لخدمة مذبح القديسة العذراء مريم



بقرية الوسطى، والقس غبريال لخدمة كنيسة الشهيد العظيم مار جرجس بقرية بني مر. خالص تهانينا لنيافة الأنبا لوكاس، والكاهنين الجديدين، ولمجمع الآباء كهنة الإيبار شية، وكل أفراد الشعب.

#### إيبارشية سيدني وتوابعها





بسيدني. خالص تهانينا لنيافة الأنبا دانييل، والكاهن الجديد، ولمجمع الآباء كهنة الإيبارشية، وكل أفراد الشعب.

### تدشين كنيسة الأنبا كاراس بقرية بناويط بإيبارشية سوهاج

دشن نيافة الأنبا باخوم، أسقف سوهاج والمنشاة والمراغة، يوم الاثنين ١٥ يوليو ٢٠١٨م، كنيسة القديس الأنبا كاراس بقرية بناويط التابعة للإيبارشية. جاء ذلك خلال الزيارة التي قام بها نيافته



للكنيسة صباح اليوم ذاته بمناسبة عيد الأنبا كاراس شفيع الكنيسة. وتم تدشين معمودية الكنيسة وأيقوناتها وعدد الأواني المقدسة. وأقيم عقب التدشين القداس الإلهي الذي شهد مشاركة شعبية كبيرة.

# مؤتمرات إيبارشية أبنوب والفتح وأسيوط الجديدة



أُقيم في الفترة من الأحد ٧ حتى الأربعاء ١٠ يوليو ٢٠١٩م، مؤتمر خدمة الأسرة لإيبارشية أبنوب والفتح وأسيوط الجديدة،

# أجتالالجنستة



ببيت مار مينا والأنبا ابرآم بأبوتلات بالإسكندرية، وقد عالج المؤتمر عدة موضوعات منها: سيكولوجية الرجل والمرأة، وقواعد أساسية لتربية الأطفال، ومهارات في حل المشاكل الأسرية، والبيت المسيحي كما قصده الإنجيل، والتسامح والغفران، وكانت مجموعات العمل حول تصحيح عادات خاطئة (السحر، الزواج المبكر، زواج الأقارب، ميراث البنت).

كما أُقيم في الفترة من ٤ حتى ٦ يوليو ٢٠١٩م، مؤتمر لشباب الإيبارشية بعنوان «برج حصين»، وقد عالج المؤتمر عدة موضوعات منها: خطورة الانحصار في الزمن، والإلحاد من منظور معاصر، والحاجة إلى القداسة. وكانت مجموعات العمل تدور حول مزمور ٩١ الساكن في ستر العلي.

وقد حاضر في المؤتمرين وقد حاضر في المؤتمر نيافة الأنبا لوكاس أسقف الإيبارشية، ونيافة الأنبا بافلي الأسقف العام لكنائس قطاع المنتزه بالإسكنرية، وعدد من الآباء الكهنة من الإيبارشية ومن إيباشيات أخرى.

#### استعادة رفات ستة من مطارنة كرسي المنيا والأشمونين



استعادت مطرانية الأقباط الارثوذكس بالمنيا وأبوقرقاص، رفات ستة من الآباء المطارنة، الذين جلسوا على كرسي المنيا والأشمونين، لمدة قرن ونصف من الزمان (١٨١٦-١٩٧١)، وكانوا قد دُفِنوا في بعض المدافن خارج المطرانية، ولا سيما دير القديس أباهور بسوادة بالمنيا، وهم: (١) المتنيح الأنبا ياكوبوس (١٨٨٠-١٨٩). (٣) المتنيح الأنبا ياكوبوس (١٨٨٠-١٨٩). (٣) المتنيح الأنبا ماويرس (١٩٥٩-١٩٠٤). توماس (١٩٥٥-١٩٢٩). (٥) المتنيح الأنبا ساويرس (١٩٥٥-١٩٧٩) هذا بالإضافة إلى جسد مثلث الرحمات الأنبا أرسانيوس مطران المنيا وأبو قرقاص، والذي تنيح في العام الماضي ودُفِن في مقبرة ملاصقة. وبالتالي تكون المدة التي خدم فيها هؤلاء الآباء السبعة، من الرفات المذكورة ما يدل بوضوح على صاحب الرفات.

وقد أقيم لهم احتفال مهيب في دار المطرانية، وذلك يوم عيد الآباء الرسل ١٢ يوليو ٢٠١٩، بدأ برفع بخور العشية، ثم ألقى نيافة الأنبا مكاريوس كلمة عن كل منهم، وفكرة عن طقس تكريم أجساد الآباء في التاريخ الكتابي والكنسي، وبعد ذلك تم عمل تمجيد لهم، ثم طاف الآباء الكهنة بالتوابيت الستة بالألحان في المطرانية، وفي النهاية تم وضع كل منهم في المكان المخصص له في المقبرة.

ويحتوي المزار الخاص بهم -والذي أُقيم تحت هيكل كنيسة الشهيد مار مرقس بالمطرانية - على المدفن الرخام، إلى جوار فاترينات مُثبّته في الحوائط لعرض بعض من مقتنياتهم ومكاتباتهم، حيث سيصير وجودهم مصدر بركة وتعزية للأباء والشعب.

## مؤتمر «اتبعني» في إيبارشية جنوب فرنسا



نظمت إيبارشية جنوب فرنسا والقطاع الفرنسي من سويسرا، مؤتمرًا للشباب بمدينة ليون تحت عنوان «اتبعني إلى أرض الموعد»، حضره صاحبا النيافة: الأنبا لوقا أسقف الإيبارشية، والأنبا مارك أسقف باريس وشمال فرنسا. تضمن المؤتمر عدة كلمات وأنشطة منها أتيليه لتعلم فن الأيقونة القبطية، وفقرة رحلة للبحث عن أرض الموعد بالإشارة إلى أورشليم السمائية.

### زيارة أسقف منفلوط لقرية بني عديات



قام نيافة الأنبا ثاؤفيلس أسقف منفلوط، يوم السبت ٢٠ يوليو ١٠ ٢م، بزيارة قرية بني عديات، وذلك في بدء عمله الرعوي بالإيبارشية. وقد صلى نيافته القداس الإلهي بكنيسة القديس مار مرقس الكبرى بالقرية وسط حضور شعبي كبير، كما زار عقب القداس عددًا من أبناء القرية المرضى بمنازلهم.

### بيان بخصوص حريق مقر دير الأنبا بولا بحدائق القبة بالقاهرة

شب حريق مساء يوم الثلاثاء ٩ يوليو ٢٠١٩م، بمقر الدير الكائن في منطقة حدائق القبة بالقاهرة، وأسفر عن تدمير مبنى المقر بالكامل بفعل النيران، التي استطاعت أجهزة الحماية المدنية بعد ذلك من إخمادها والسيطرة على الموقف. ولم يسفر الحادث عن حدوث أية خسائر بشرية. وتقوم جهات التحقيق بعملها حاليًا لمعرفة سبب اندلاع هذا الحريق.

الأربعاء ١٠ يوليو ٢٠١٩م - ٣ أبيب ١٧٣٥ش الأربعاء ١٠ يوليو ٢٠١٩م - ٣ أبيب ١٧٣٥ش





# حَى مَتَى تَعرِجُونَ بِينَ الفِرقِينَ ؟

مجلة الكرازة ٢٦ يونيو ٢٠٠٢م – العددان ١٨–١٨

هكذا قال إيليا النبي لأنبياء البعل

ولجميع بني إسرائيل:

«حتى متى تعرّجون بين الفرقتين؟! إن كان الرب هو الله فاتبعوه. وإن كان هو البعل فاتبعوه» (امل١٠١٨).

كانت عبادة البعل قد انتشرت وقتذاك، حتى وُجد ٤٥٠ من أنبياء البعل في أيام آخاب الملك. وكانوا يأكلون على مائدة زوجته الملكة إيزابل (١مل١٩٠١). واختلطت عبادة الله بعبادة البعل، يعبدون الرب تارة، ويعبدون البعل تارة أخرى.

## فقال لهم إيليا: حتى متى تعرجون بين الفرقتين.

فلا يمكن لإنسان أن يعبد إلهين في وقت واحد: فإمّا هذا، وإمّا ذاك (مت٢٤:٦٠). لا يمكن أن يسلك بطريقة المراجيح «يوم في العالي، ويوم في الواطي». ولا أن يسير بذلك المثل العامي: «ساعة لقلبك، وساعة لربك»! فهذا المثل يدل على أن قلبك في اتجاه غير اتجاه في الساعة التي تشبع بها قلبك، لا تكون فيها مع ربك. وأنك لا تعبد الله سوى بنصف قلب. أمّا النصف الأخر فتعطيه لملاذ العالم! بينما الرب الإله حينما قال «يا ابني أعطني قلبك» الم يكن يقصد جزءًا من هذا القلب، بل قال:

## «تحب الرب إلهك من كل قلبك، ومن كل نفسك، ومن كل قوتك» (تث ٢:٥)

لذلك حينما قيل إن سليمان الملك في أيام شيخوخته «نساؤه أملن قلبه وراء آلهة أخرى» قيل أيضًا «إن قلبه لم يكن كاملًا مع الرب إلهه كقلب داود أبيه» (١مل ٢٠١١). إذًا لا يكفي أن يكون قلبك مع الله، إنما يجب أن يكون كاملًا معه..

مشكلة كثير من الناس أنهم لا يعطون الله سوى حيّز محدود من قلوبهم، ومن عاطفتهم، ومن وقتهم واهتمامهم، بينما يتركون باقي القلب وغالبية الوقت لاهتمامات أخرى يحبونها وينشغلون بها!! وهكذا يعرّجون بين الفرقتين.

مثل شاول الملك كان يحب أن يطلب صموئيل النبي، ليسمع صوت الله من فمه. ومرة أخرى يطلب العرافة ليسمع منها صوت صموئيل (١صم١٤٠٢).

إن الذي يعرج بين الفرقتين، إنما يبني ويهدم في نفس الوقت، بلا قيام. فعبادة البعل هي خيانة لله، وكذلك كل عبادة أخرى غيره. لا يستطيع أحد أن يقبض الثلاثين من الفضة من أيدي رؤساء الكهنة، ثم يقبّل معلمه المسيح في نفس الوقت!!

#### والآن فلنساأل: ما أسباب التعريج بين الفرقتين؟

أسباب التعربج:

١ - أولًا: الذي يعرّج بين الفرقتين: ليس

### كل قلبه مع الله، ولا كل اقتناعه الفكري. وليس له هدف روحي ثابت.

لذلك فليست كل إرادته متجهة نحو الله.. وليس هدفه هو محبة الله. وإذ ليست محبة الله هي هدفه الوحيد، فإنه يسلك مع الله حينًا، ثم يعود بعد ذلك إلى شهوات العالم وملاذه. وينطبق عليه قول الرب على أحد الأنواع في مثل الزارع «وإذ لم يكن له أصل، جف» مثل الزارع «وإذ لم يكن له أصل من القيم يلتزم بها وتتركز في محبة الله.. فهل في قلب يكن منا تلك القيم الروحية الراسخة التي لا يمكن أن نتزحزح عنها بسبب محبتنا لله؟ أم نعرف القيم، ولكن لا نلتزم بها؟!

#### ٢- السبب الثاني هـو عـدم الثبات الله.

إن الله لا يريدك فقط أن تعرفه وأن تعبده، بل بالأكثر أن تثبت فيه، كما قال لنا في الإنجيل المقدس: «اثبتوا في، وأنا فيكم» (يو ٤:١٥). وقال لنا «أنا الكرمة، وأنتم الأغصان. الذي يثبت في، وأنا فيه، هذا يأتي بثمر كثير» (يو ١:١٥-٥). هذا الغصن الثابت في الكرمة، تجري عصارة الكرمة في عروقه، وفي فروعه وأوراقه وثماره. أما إذا انفصل عن الكرمة، فإنه يجف، ويطرح خارجًا، ويُحرق بالنار (يو ١٥٠٠). وعبارة «اثبتوا فيّ» ليس معناها أن تثبت فيه يومًا وتنفصل عنه في يوم آخر. أو تثبت فيه فترة من حياتك، وتنفصل بعدها. بل أن تظل ثابتًا إلى الدوام. وفسر الثبات فيه بقوله: «اثبتوا في محبتي» (يوه ٩:١٥)، فليس الأمر مجرد الثبات في الإيمان، أو في مظاهر العبادة، وإنما في المحبة التي هي أساس الإيمان والعبادة..

وهذا ينقلنا إلى النقطة الثالثة في أسباب التعريج بين الفرقتين.

## سبب الثالث هو ممارسة الفضيلة خالية من الصلة بالله!

كإنسان يصلي، وليس بداخله شعور أنه في حضرة الله! فصلاته مجرد كلام بلا روح. وعلى رأي مار إسحق «إذا ما حوربت بهذا، فقل: أنا ما وقفت أمام الله لكي أعد الفاظا»!

# + وهو يصوم دون أن يدخل الله في صوته. فصومه هو مجرد علاقة مع الطعام: ماذا يأكل ومتى يأكل. وليس صومه علاقة مع الله!

كلها ممارسات منفصلة عن الله فكيف تُحسب فضائل؟!

+ كذلك في عشوره. هي في نظره مسألة حسابية يسدد بها ديونًا! وليست محبة نحو إخوة الرب الأصاغر وليست أمامه في عطائه العبارة التي قالها الرب «مهما فعلتموه بأحد إخوتي هؤلاء الأصاغر، فبي قد فعلتم» (مت٢٥:٠٥).

## وكأنها مجرد علاقة اجتماعية بالفقراء، وليست علاقة مع الله.

+ وهو أيضًا يقول الحق كفضيلة اجتماعية، وليس كوصية إلهية وليس إيمانًا

بأن الحق هو الله (يو ٢:١٤). فإذا انفصل عن الحق، يكون قد انفصل عن الله.

إن (الفضائل) المنفصلة عن الله، ليست هي فضائل بالحقيقة. وقد رفضها الله منذ العهد القديم.

+ إن الذي يفعل الفضيلة، لينال مديحًا، إنما يعرّج بين الفرقتين: يعرّج بين الخير والشر، وبين الفضيلة ومحبة المجد الباطل..

٤- من أسباب التعريج بين الفرقتين أيضًا: الخطأ في مفهوم التوبة. كأن يظن الخاطئ أن التوبة مجرد اعتراف وتناول! وليست تغيير حياة!

فهو يعترف بخطاياه ويتناول، وظل كما هو بنفس طباعه، ونفس سلوكه، ونفس نقائصه وخطاياه. وهو يعترف بخطاياه، دون أن يتوب عنها! ويتناول من جسد الرب ودمه، وفي قلبه محبة الخطية وليس قلبه كاملًا مع الرب. إذا ما هي التوبة؟

التوبة – كمال قال الآباء – هي استبدال شهوة بشهوة. أي إحلال شهوة البر والروحيات محل شهوة العالم والخطية. ونتيجة لهذا، يتقدم التائب إلى الأسرار المقدسة في محبة لله..

الذي يفعل هذا، لا يعرّج بين الفرقتين، بل يأخذ من الاعتراف اتضاعًا وانسحاق قلب. ويأخذ من التناول قوة وثباتًا في الرب (يو ٢:٦٥). ويأخذ من التوبة بدءًا لحياة جديدة ثابتة في الله.

من أسباب التعريج بين الفرقتين أيضًا أن الإنسان في توبته: يترك الخطية، ولكنه يستبقى أسبابها أو بعض أسبابها!

٦- وقد يكون سبب التعريج بين الفرقتين
أن الإنسان في توبته، يتوب فقط عن الخطايا
الكبيرة، غير ملتفت إلى الخطايا (الصغيرة!).

٧- من الجائز أن يكون سبب التعريج
بين الفرقتين هو تأثير البيئة.

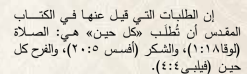
+ مثال ذلك: لوط في أرض سدوم.

مع أنه كان رجلًا بارًا، إلّا أن البيئة أثرت عليه. فلما أراد السدوميون الشواذ أن يهجموا على ضيفيه (الملاكين)، قال لهم: «لا تفعلوا شرًا يا أخوتي. هوذا لي ابنتان لم تعرفا رجلًا، أخرجهما إليكم، فافعلوا بهما ما يحسن في عيونكم. وأما هذان الرجلان، فلا تفعلوا بهما شيئًا لأنهما قد دخلا تحت ظل سقفي» (تك ٢١٩).

وهكذا نرى لوط يتأرجح بين الفرقتين، بين الخير في تقديم ابنتيه للزني!!

مثال آخر هو مريم المجدلية بعد القيامة. كانت مثالًا للتعريج بين الفرقتين: بين سجودها للمسيح القائم من الأموات، وقوله لها مع مريم الأخرى «اذهبا وقولا لإخوتي أن يذهبوا إلي الجليل وهناك يرونني» (مت٢٠:١٨) وفعلا ذهبت وبشرتهم (مر ٢١:١). ولكنها – بتأثير البيئة والشكوك المنتشرة – عادت لتقول «أخذوا السيد من القبر ولسنا نعلم أين وضعوه» (يو ٢٥:٢٠٠). وعادت تكرر هذا الكلام أمام الرب (يو ٢٥:٢٠).

كانت – بتأثير البيئة – تعرج بين الفرقتين، بين الإيمان والشك.



والشكر في كنيستنا نعبّر عنه في «صلاة الشكر».. ومن مميزات هذه الصلاة أنها تُصلّى بصيغة جماعية، ويصليها كل الناس، ونشكر ربنا على كل ما يقدمة لنا.

هذه الصلاة تبدأ بشكر الله سبع نِعم يعطيها لنا، يعطيها لنا مهما كان حالنا: «فلنشكر صانع الخيرات... لأنك سترتنا، وأعنتنا، وحفظتنا، وقبلتنا إليك، وأشفقت علينا، وعضدتنا، وأتيت بينا اإلى هذه الساعة».. هذه النِعم يجب أن يشعر بها كل إنسان ويشعر بقيمتها وأهميتها في حياة كل واحد فينا.

#### نتأمل في النعمة الأولى نعمة الستر:

أحد الصفات التي نصف بها إلهنا أنه الله الساتر، الذي يستر. وستر الله لا يوجد في مفردات اللغة، فلا توجد كلمات تقدر أن تصفه. يستر علينا كلنا، ولا يستطيع إنسان أن يقف أمام الله ويقول إنه لا يحتاج إلى الستر، حتى الذين يعيشون في الخطية والبعيدين، وحتى الذين ينكرون وجود الله؛ الله يستر عليهم. حتى الناس الذين فرغت قلوبهم من كل شيء، والذي يستخدم لسانه في استخدامات شريرة؛ الله يستر عليه... بل حتى اللص عندما يسرق يقول: ربنا يستر. وفي التقليد الشعبي نجد أن كل ما يريده الإنسان هو الستر والصحة. ولا يمكن أن نحصر كم مرة ستر الله علينا، لكن داود النبي يقول في مزمور ۱۷ «احفظني مثل حدقة العين، بظلّ جناحيك استرني»، ويقول في مزمور ٤٦ «استرني من الأشرار، من مؤامرت الإشرار، من جمهور فاعلى الإثم».

#### أُولًا: لماذا يستر الله علينا؟

الله الذي خلقنا وأعطانا نعمة الحياة يستر علينا لثلاث صفات فيه: ١- هو واهب الغفران.

## ٢- لأنه كلي المحبة. ٣- لأنه نبع الأبوة. ١) الله يستر علينا لأنه وإهب الغفران:

هو الذي غفر لنا، من يغفر خطية الإنسان إلا الله الذي خلق الإنسان، فجاء الله «الكلمة صار جسدًا وحلّ بيننا»، تجسد الله ثم صُلِب وخلصنا وفدانا من أجل غفران خطية الإنسان، ولا يوجد شيء آخر أو إنسان آخر يستطيع أن يغفر خطيئة الإنسان، لذلك ربنا يستر علينا. «تبتهج نفسي بالهي لأنه قد ألبسني ثياب الخلاص وكساني رداء البر»، وكساني تعني ستر الله علي. وستر الله للإنسان من أيام آدم. خطية آدم وحواء بدأت باللسان والشهوة، ودخلت الحيّة من هذا الباب، وانزلق الإنسان وكسر الوصية، وستر الله عليهما وألبسهما أقمصة من جلد. وفي سفر حزقيال يشبّه النفس البشرية بالإنسان المُلقى في الشارع ويريد من يأتي ويستر عليه «فَمرَرْتُ بِكَ وَرَأَيْتُكِ، وَإِذَا زَمَنُكِ زَمَّنُ ٱلْحُبِّ. فَبَسَطْتُ ذَيْلِي عَلَيْكِ وَسَتَرْتُ عَوْرَتَكِ، وَحَلَفْتُ لَكِ، وَدَخَلْتُ مَعَكِ فِي عَهْدٍ، يَقُولُ السَّيِّدُ الرَّبُّ، فَصِرْتٍ لِي» (حز ١٦:٨)، وكأن النفس البشرية من أيام آدم صارت كالإنسان الملقى في الشارع وفقدت كل شيء وصار حالها صعب جدًا. في سفر القضاة عندما كانت تحدث مشكلة لبنى إسرائيل، كانوا يختارون قاضيًا (مخلصًا)، فيحل المشكلة ثم يعودون للخطية مرة ثانية، وهكذا حياة الإنسان. وكذلك داود النبي وخطيته المشهورة مع امرأة أوريا الحثى، وتاب



عظة الأربعاء ١٧ يوليو ٢٠١٩م من كنيسة العذراء والأنبا روبس بالكاتدرائية



تخطئي»، وانتهت القصة. ب-حفظ خصوصيات

ر الاعتراف: سر الاعتراف أحد الأسرار الأساسية في حياة كنيستنا، وهو يضبط ميزان ومسار الحياة الروحية للإنسان، ويضبط الطريق الروحي. وأب الاعتراف هو الكاهن والمرشد، وكل ما يسمعه في سر الاعتراف يجب أن يُحفَظ تمامًا. والكاهن الذي يفشي أسرار الاعتراف يستوجب العقاب. ولكن بعض الناس يعتقدون أن الكاهن يفشي سر الاعتراف لأنه قال حكاية في عظة، وقالها بدون تفاصيل، ولكن الناس تكون حساسة. سرية سر الاعتراف هي أحد صور الستر، ولذلك ممارسة سر الاعتراف من أصعب الممارسات التي يمارسها الكاهن، لأنه تتجمع عنده أحوال وخصوصيات آخرين، ولا يستطيع أن ينطق بحرف. وأحيانًا يكون في مأزق خطير عندما يسأله أحد في موضوع الأرتباط، فيكون هناك نزاع بداخله. وأنصح الكاهن أن يتحلّى بالحكمة دون أن يفشي أي سر. استر على غيرك ما دمت محتاجًا للستر.

#### كيف نقتني فضيلة الستر؟

أ- تذكر ستر الله لك: الله يستر علينا جميعًا، ومن لا يشعر بستر الله ويشكره عليه كل يوم هو إنسان جاحد.

ب- تعلم أن تحب الآخرين مهما كانوا: أحبب الجانب الحلو الذي في الإنسان، الله عندما تحدث مع زكا والسامرية واللص اليمين اهتم بالكلمة الحسنة التي قالوها اعتبرها توبة، وركز في هذه الكلام ولم يركز في باقي الأخطاء السابقة، «لتكن محبتكم بعضكم لبعض شديدة لأن المحبة تستر كثرة من الخطايا»، ومار أفرام السرياني يقول: «التلذذ بعيوب الأخرين يدل أننا ممتلئين بغضة»، والقديس مكاريوس الكبير يقول: «يا أخي احكم على نفسك قبل أن يحكموا عليك»، والقديس موسى الأسود عندما سألوه ان يحضر محاكمة واحد من الرهبان، دخل معه جوال من الرمل وقال: «هذه خطاياي تجرى وارئي ولا أبصرها، وقد جئت اليوم لأحكم على غيري». يجب أن نعيش بهذا الكلام، ونغيّر من سلوكنا، ونعرف أن الذي يسير في طريق السماء يتمتع بنعمة الستر من الله، وهو أيضًا يستر على الآخرين.

ج- تعلم أن لا تدين غيرك: وقد يتساءل البعض: لماذا يوجد مجالس تأديب؟ ولكن هذا نظام في إدارة العمل. الأنبا أنطونيوس يقول: «لا تدن غيرك لئلا تقع في أيدي أعدائك». الذي يدين يقع في نفس الخطية التي أدان عليها، و «إذا أنفسنا، لا يبقي لنا وقت لندين الآخرين»، «ليس أفضل أن يرجع الإنسان بالملامة على نفسه في كل شيء»...

العبارات كثيرة جدًا في موضوع الستر، لكن خلاصة الأمر أنك عندما تصلي صلاة الشكر وتقول «أشكرك يا رب لأنك سترتنا»، سترت حياتي في الماضي والحاضر، وسترت أسرتي الكبير والصغير فيها، وسترت على أصدقائي وعلى خدمتي وكنيستي ومجتمعي... نعمة الستر نعمة غالية، حاول أن تشعر بها، واستر على كل من تعرفهم، وتعلم هذه الفضيلة.

عنها فيقول «استر وجهك عن خطاياي، وامخ كل أثامي»... هذا هو الله واهب الغفران للإنسان.

من الأمثلة المشهورة «المرأة الخاطئة في بيت سمعان الفريسي» (لوقا ٧)، وكان سمعان معجبًا بنفسه، ودخلت المرأة وانحنت وسكبت دموعها وقدمت توبة. سمعان قال: «لو كان هذا نبيًا لعرف أن هذه المرأة خاطئة «، والإنجيل يقول إن السيد المسيح غفر لها وستر عليها لأنها أحبت كثيرًا، وصارت مثالًا، ونصلي بهذه القطعة في نصف الليل.

#### ٢) يستر علينا لأنه كليّ المحبة:

الله محبة إي أن تفصيل شرح الله أنه محبة دائمة وحركة دائمة، في محبته يستر، ويعلن هذه المحبة، وتجلّت مع يعقوب ومع إيليا، ومحبة الله فياضة ليس لها حدود.

#### ٣) الله يستر علينا لأنه نبع الأبوة:

نقف دائمًا ونقول: «يا أبانا الذي في السموات»، وعندما نرشم شماسًا ويصير كاهنًا يصبح «أبونا».. كلمة الأبوة مفتاح، والله هو نبع الأبوة، ونحن نستمد هذه الأبوة من الله. والأبوة في أصلها ومعناها هي الستر والحماية. أروع مثال في الكتاب يشرح لنا الأبوة مثل الابن الضال، وكيف أن هذا الابن الذي أخطأ كل هذه الخطايا، عندما عاد وجد أحضان أبيه مفتوحة «وإذا كان لم يزل بعيدًا، رآه أبوة، فتحنن وركض ووقع على عنقه وقبله»، الأب يستقبل الابن، ويقدم له الهدايا، ويذبح العجل المُسمّن، ولكن الأهم يقدم له الحضن ويقبله، ولا يتأفّف منه. ولكن نرى في نفس القصة موقف الأخ الكبير فاقد الأبوة، ويتكلُّم على أخيه بكلمات ردية «ابنك هذا الذي أكل معيشتك مع الزواني»، وفضح أخاه، وكأنه يقول لأبيه: إنك لم تحسن تربيته. لكن الأب ستر وأرجع ابنه إلى رتبته الأولى.

مثال آخر المرأة السامرية، هذه المرأة سُمِيت باسم بلدها، لقد ستر الله عليها ولم يذكرها بالاسم حتى لا يفضحها، وكان الحوار معها كله مليء بالستر والحنان والعذوبة، وبدّل الله هذه الإنسانة التي كانت بعيدة جدًا وجعلها قديسة وكارزة ، ستر الرب عليها، وقادها إلى توبة، وصارت كارزة.. وهذا دور الله للإنسان، الله الذي يستر على الخليقة كلها صباحًا ومساءً.

ونأتي لدور الإنسان نحو أخيه الإنسان، يقول الرب يسوع: «لمَاذَا تَنْظُرُ الْقَدَى الَّذِي فِي عَيْنِ أَخِيكَ، وَأَمَّا الْخَشَبَةُ الَّتِي فِي عَيْئِكَ فَلاَ تَغْطَنُ لَهَا؟».. لا يمكن أن تستر على أخيك بينما أنت تدينه، ومجالات ستر الإنسان على الإنسان:

أ- ستر خصوصيات الآخر: كل واحد فينا له عائلة وأصدقاء ومعارف، ليس لك الحق في نقل خصوصيات الآخر ونقل أخباره. ويجب على المتزوجين أن يحافظوا على خصوصياتهم لأنه «بكلامك تتبرّر وبكلامك تُدان». مثال لذلك المرأة التي أمسِكت في ذات الفعل، وأراد الناس أن يرجموها ولا ينظروا لخطيتهم، أمّا السيد المسيح فعالج الأمر بمنتهي الستر إذ انحنى وكان يكتب على الأرض، وبعض الآباء يقولون إنه كتب خطيتهم، وعندما رأوا خطيتهم أنزلوا الحجارة ومضوا، «وقال: إما دانك أحد؟... اذهبي ولا



## اشتياقات إلى الأكاليان

metropolitanpakhom@yahoo.com

يكتب معلمنا بولس الرسول لتلميذه تيموثاوس قائلًا: «قد جاهَدتُ الجِهادَ الحَسَنَ، أكمَلتُ السَّعيَ، حَفِظتُ

الإيمانَ، وأخيرًا قد وُضِعَ لي إكليلُ البِرِّ، الدِّيانُ الْبِرِّ، الدَّيَانُ الدي يَهَبُهُ لي ذلكَ اليومِ، الرَّبُ الدَّيَانُ العادِلُ» (٢تي ٨،٧:٤).

والأكاليل السماوية من الأمور التي تعزّي الإنسان المسيحي، وهي الشوق الذي يجعل الخادم غيورًا في خدمته، والمؤمن ملتزمًا في توبته، بل تجعلنا نسعي سعيًا أمينًا ونستهين بكل آلام هذا العالم، لأننا نعرف أن حياتنا لا تنتهي بانتهاء غربة الأرض، بل نسعى راغبين أن ننال الأكاليل التي وعد بها الرب.

1 - أول هذه الأكاليل هو إكليل البر (٢تي ٤): وهو الإكليل الذي نُؤهَّل له من خلال المعمودية إذ ننال الطبيعة الجديدة، وبها نحيا حياة نقية تؤهلنا لحياة أخرى في السماء لا تعرف الدنس، وحالة من النقاوة الدائمة في حضن الآب السماوي، على شبه

حياة أبينا آدم قبل السقوط، ولكنها غير مُعرَّضة للسقوط.

٧- إكليك الحياة: ويتحدث عنه معلمنا يعقوب قائلًا: «طوبَى للرَّجُلِ الذي يَحتَمِلُ التَّجرِبَةَ، لأنَّهُ إذا تزَكَّي يَنالُ «إكليلَ الحياةِ» الذي وعَد بهِ الرَّبُ الذينَ يُحِتونَهُ» (يع ٢:١١)؛ وهو وعد بالوقوف أمام العرش الإلهي في حياة جديدة بلا حزن ولا وجع ولا دموع ولا موت.. فنحيا إلى الأبد إذ لم يعد للموت الثاني (الهلاك الأبدي) سلطان علينا.

٣- إكليل المجد: وعن ذلك يتحدث معلمنا بولس الرسول قائلًا عن جسد قيامتنا: «يُزرَعُ في هَوانِ ويُقامُ في مَجدٍ. يُزرَعُ في ضعف ويُقامُ في قوَّةٍ» ((كو٣٤٠٥)، وأيضًا: «إنْ كُنّا نَتَالَّمُ معهُ لكَيْ نَتَمَجَّدَ أيضًا معهُ» (رو ٨٤٠١).

اكليل القيامة: فالإنسان المسيحي سينال نعمة مجد القيامة، التي كتب عنها معلمنا بولس الرسول: «لأنَّهُ إِنْ كُنّا نؤمِنُ أَنَّ يَسوعَ ماتَ وقامَ، فكذلكَ الرّاقِدونَ بيسوعَ، سيُحضِرُهُمُ اللهُ أيضًا معهُ» (اتس ٤:٤١)، لذلك تُصور أيقوناتنا القبطية الشهداء

المتألمين، بأجساد بهية ومُمجَّدة، رغم مغادرتهم العالم بأجساد معزقة.

- إكليل المُلك: وهو الإكليل الذي تحدث عنه الرب يسوع عندما قال: «الحَقَّ أقولُ لكُمْ: إنَّكُمْ أنتُمُ الذينَ تبِعتُموني، في التَّجديدِ، مَتَى جَلَسَ ابنُ الإنسانِ علَى كُرسيِّ مَجدِهِ، تجلِسونَ أنتُمْ أيضًا علَى اثنيُ عشَرَ كُرسيًّا تدينونَ أسباطَ إسرائيلَ الإثنيُ عشَرَ » كُرسيًّا تدينونَ أسباطَ إسرائيلَ الإثنيُ عشَرَ » (مت ٢٨:١٩).

٦- إكليل البتولية: وهو إكليل لكل من
كرّس الوقت والقلب والحياة للرب.

اكليل الرسولية: وعنه نصلي في قسمة صوم الرسل: "ونالا (بطرس وبولس) إكليل الرسولية وإكليل الشهادة"، وهو إكليل لكل من يحفظ خدمته ويقدمها بفكر رسولي وقلب رسولي، وكل من يشهد للرب ويتعب من أجل الكرازة وامتداد الملكوت.

٨- إكليل الشهادة: وهو إكليل لكل من حفظ الإيمان حتي إن كلفه ذلك أن يُسفك دمه.

لذلك عندما تتعرض حياتك للآلام، تذكر الأمجاد والأكاليل السماوية التي تنتظرك، ولكن احذر ولا تستهن لأن هذه الأكاليل هي من استحقاقات الجهاد الحسن، فالرب عادل، وهو لا يعطي الأكليل بغير استحقاق.

# خطورة وليرع والهرطفات

anbabenyamin@hotmail.com

فشرط الإيمان المستقيم لخلاص النفس من نير الخطية، وتسلطها على القلب بالاستفادة من الأسرار المقدسة.

7- البدع تحاول جذب الناس بعيدًا عن الجذور الرسولية: مثلما نسمعه عن الخدمة الانتعاشية في التراتيل والتي تشابه الأغاني العالمية، أو الحركات الهستيرية والتأثير السيكولوجي تحت مُسمّى قيادة الروح القدس مثلما يحدث في أماكن تسمي (church)، أي الكنائس التي أعيد تشكيلها، أي إبعادها عن الشكل الرسولي أو التفاسير الكتابية التي تبعد عن القصد الإلهي.

\* - البدعة تبدأ صغيرة ثم تكبر جدًا: فالبدعة هي فكرة غريبة تختلف عن تعاليم الإنجيل والرسل، وتبدأ هكذا، مجرد بذرة، ولكن سرعان ما تنمو وتكبر، فقد تبدأ بإضافة لمعنى جديد يأخذ مَنْ يسمعها إلي بعيد جدًا عن الهدف الذي يقصده الروح القدس من الآية الكتابية، مثل «كل الأشياء تحلّ لي، ولكن لا يتسلط عَلَيَّ شيء» (١كو٦٠٢)، فيخرج بها إلى ما لا يحلّ مثل الزواج المثلي (marriage)، وكم من أمور يحدث فيها خلافات في الأسرة الواحدة لأن أفرادها ينتمون لكنائس متعددة.

#### كيف نواجه البدع؟

1- وحدانية التعليم والقدرة علي الحوار والقيادة الفكرية الصحيحة: نحن نؤمن بربٍ وحدٍ وإيمانٍ واحدٍ ومعمودية واحده، وهذا أساس العضوية في الكنيسة، والانقسام يُعطّل عمل المسيح في حياتنا. والطوائف تكونت نتيجة للخلاف في المفاهيم الإيمانية، ومن هنا كان لزامًا علينا الالتزام بالتعليم الصحيح الناتج عن الفهم الصحيح «إن كلمناكم نحن أو ملاك من السماء بغير ما بشرناكم فليكن أناثيما» (غل ١٠٨)، لذلك نلجأ لفكر الأباء المشهود لهم ليستمر الإيمان الصحيح.

7- الافتقاد ومتابعة كل نفس بأمانه: أبوّة الكهنوت تفيد جدًا في هذا الأمر، حتى نصل لهدف مقدس وضعه الرسل وهو «نُحضر كل إنسان كاملًا في المسيح يسوع» (كو ٢٨:١). لاشك أن المتابعة هي التي تصل بنا إلى الكمال المسيحي بقيادة حكيمة، ونملك زمام المبادرة لنحفظ سلام المؤمنين وبركة الأسرار.

7- العمل الروحية، والعظة المُشبِعة، المعزّي، والنغمات الروحية، والعظة المُشبِعة، وأعياد القديسين، والتعليم اللاهوتي ببساطة وعمق، والتعليم الثالوثي، وعدم الاستعراضية، واكتشاف الانحرافات مبكرًا، والتلمذه الروحية، مع التأملات الروحية خاصة في صليب المخلص والطقوس السرائرية، مع البركة الرسولية والعطاء السخي.

#### البدع واله وجدت منذ فجدت منذ الأولى، والبعض ولان المذفة

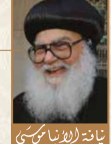
البدع والهرطقات وجدت منذ القرون الأولى، والبعض يظن أن أي شيء جديد ممكن أن يُفيد، ومن هنا تدخل

الهرطقة، وبدخولها تحدث نتائج كثيرة سيئة، وينقسم الناس بسببها. ونود أن نستعرض خطورة التعاليم التي تحوي هرطقات، ثم نعرف كيف نواجهها بقوة.

#### الخطورة:

1- البدع والهرطقات عمل شيطاني: لذلك ينمو وينتشر بسرعة، فالآريوسية كمثال كادت أن تجتاح العالم كله ويصير آريوسيًا، وحين قيل ذلك للبابا أثناسيوس قال: "وأنا ضد العالم"... وكذلك بقية البدع، يحاول الشيطان أن يقنع الناس بها كإضافة للإيمان، وتنتشر هذه الفكرة الشيطانية لتبرئة الهراطقة ونشر أفكارهم، لينحرفوا عن الإيمان السليم.

٧- الهرطقة ضد خيلاص النفس: لأن الإيمان الصحيح هو الذي يعطي استحقاق ممارسة الأسرار المقدسة، وإذا دخلت الهرطقة للانحراف بالإيمان عن صحته وبالتالي إبعاد المؤمن عن الخلاص، لأن «مَنْ آمن واعتمد خلص، ومَنْ الم يؤمن يُدَن» (مر ١٦:١٦).



## نیافۃ ((لائباموکی) اُسقف عا)ہشیاب

المشاكل الأسرية؟

یا تـــری مـــا هـــی مصــادر

هناك مصادر شخصية، وأخرى ثنائية،

ومصادر اجتماعية، يجب معرفتها لتتلافاها

الأسرة المُكوَّنة حديثًا، ليستمر الزواج المقدس

رباطًا وثيقًا راسخًا، ويسعد البيت المسيحي

بروح الوحدة والسعادة. ومن هذه المصادر

المشاكل داخل الأسرة. لأنه حينما يكون

السيد المسيح رب البيت، وملك الحياة،

وموضوع انشغال كلا الزوجين، يسلك كل

منهما سلوكًا نابعًا من فكر المسيح شخصيًا،

إقامة المذبح العائلي: حيث يشترك الزوجان

يوميًا في صلاة قصيرة، وقراءة أصحاح من

١ – مشكلة المشاكل في الأسرة عدم

ومن فعل روحه القدوس.

وهذا هو محور وأساس وجوهر كل

الشخصية غياب الحياة في المسيح..

## مصادرالمشاكل الأسرية

## أولاً: المصادرالشخصية

د غياب الحيّاة في لمسيح الكتاب المقدس والتناول معًا بكثرة.. وبالإضافة إلى ذلك،

لابد من الارتباط الشخصى بالرب، لكل من الزوجين.

- إن غياب الرب عن الحياة، يجعلها جحيمًا لا يُطاق، حيث يُحدِث فراغًا رهيبًا في القلب، لا يحاول أن يملأه سوى عدو الخير، أو الطموح الذاتي، أو أصدقاء السوء، أو إيحاءات رديئة من أقرب الأقربين، حتى الأسرة الخاصة بكل منهما.

- أما الارتباط بالسيد المسيح فهو ببساطة اقتراب لكل من الطرفين نحن المحور (السيد المسيح) ونحو بعضهما البعض، حتى يتحدا معًا في السيد المسيح.

- وبالعكس فالابتعاد عن السيد المسيح، ابتعاد عن مركز الدائرة، وارتداد إلى محيطها، وتبعثر وتمزق وتمركز في الأنا الذاتية.

٢- السيد المسيح له المجد، يغيّر

الطبيعة من الشر إلى الخير، ويغير أسلوب التفكير ليصير مقدسًا وبنّاءً، وكذلك سلوكيات الزوجين، لتصير في وداعة واتضاع وتكامل، كما أنه يسكب روح سلام وصفاء في كل من الزوجين، فلا يستجيبا بسرعة لأيّة إثارة، بل إنه يجعل كلا الزوجين قادرين على التنازل عن مزاج معين وضعفات دفينة، لا يرتضيها الشريك، في فرح وصبر ، بل إنه يجعل من كل طرف إنسانًا قادرًا على العطاء والبذل من أجل شربك حياته.

٣- إذًا فالسيد المسيح يعطينا القدرة على التفاهم، والسلام، والتنازل، والاحتمال، والعطاء .. سلسلة جميلة تحفظ للبيت المسيحي تماسكه وسعادته ووحدته.

٤ - فليراجع كل زوجين خط حياتهما!! هل كل منهما له حياة في السيد المسيح، وروح توبة، وعشرة قلبية، وأب روحي يرشدهما، وإنجيل مفتوح، وركبة منحنية؟!

٥- إذا ما عاش الزوجان للرب منذ بداية تكوين الأسرة، سيلتقط الأطفال نفس الروح المقدسة، والسلام السمائي، فلا نتعب معهم فيما بعد..

إن البيت الذي يملكه المسيح، كن فيه السيد المسيح، ويصير كنيسة مقدسة، وجنة سعيدة.

لعل الرب نفسه أراد ذلك. انظر إلى ما قال الرب في سفر التكوين «ليس جيدا أن يكون آدم وحده، فأصنع له معينا نظيره...»

(تك١٨:٢-٢). ونرجو أن تكون معينًا له

فعلا؛ لا مُعوِّقًا ولا مُقاومًا ولا مُعطِّلًا. كما

نرجو أن يكون شاعرًا بأنها عَظمٌ من عظامه

ولحم من لحمه. غير أن هناك من يرى نفسه

العروس والرب هو العريس، فيهب حياته لمن

خلقه وأحبه، ويحيا حياة يملأها الرب، فلا

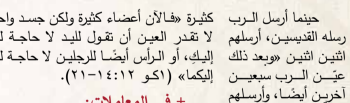
يشعر بفراغ أو جوع أو عطش «معك لا أريد

# لا ثناه خير من واخد

لا تقدر العين أن تقول لليد لا حاجة لي إليكِ، أو الرأس أيضًا للرجلين لا حاجة لي

#### + في المعاملات:

كل إنسان يحتاج أن يكون له آخر، صدیق یحکی له همومه ومشاکله، یجد الراحة عنده، بل يجد نفسه فيه، حتى أنه إن بعد عنه كأن جزءًا منه بعد عنه، وإن عاد كأنه عاد إلى نفسه، وإن فقده فيشعر كأن شيئًا قد مات فيه؛ ولكن يا ليتنا نعمل بنصيحة القديس يوحنا ذهبي الفم: «ليكن أصحابك بالألف، وأصدقاؤك من الألف واحد». فما أخطر الصداقة إن كانت خاطئة، وما أحلاها إن كانت صحيحة. قد تصل من خلال صديقك إلى الراحة أو الشقاء، إلى السعادة أو التعاسة، إلى النمو أو الانحدار. لذلك عليك أن تدقّق في اختيار صديقك، أو كما يقولون: «خذ الرفيق قبل الطريق». فإن أحسنت فإنه سوف يخفّف عنك متاعب الطريق، وإلا فسوف يثقل عليك وتتمنى لو لم يكن صديقًا.



اثنين اثنين أمام وجهه إلى كل مدينة وموضع حيث كان هو مزمعًا أن يأتي» (لو ١:١٠). ولعلنا نتساءل: لماذا أرسلهم هكذا ولم يرسلهم واحدًا واحدًا؟ يجيب على هذا السؤال سليمان الحكيم في سفر الجامعة: «إثنان خَيرٌ مِنْ واحِدٍ، لأنَّ لهُما أجرَةً لتَعَبهما صالِحَةً. لأنَّهُ إِنْ وِقَعَ أَحَدُهُما يُقيمُهُ رَفيقُهُ. وويلٌ لمَنْ هو وحدَهُ إِنْ وقَعَ، إِذ ليس ثان ليُقيمَهُ» (جا٤:٩٠٤).. ويمكننا أخذ أمثلة في ذلك:

#### + في العمل:

نافة الأننائكلا

أسقف دشنا

إن ما يستطيع أن يعمله واحد، يستطيع اثنان أن يعملا أعظم منه. فلا يستطيع واحد أن يعمل كل شيء بمفرده، لا بد من مساعدين ومعاونين.. هكذا علمنا الكتاب المقدس أنه لا يستطيع عضو أن يعمل كل العمل، وكذلك لا يستطيع عضو أن يستغني عن أخر؛ فإن الجسد أيضا ليس عضوًا واحدًا بل أعضاء

كثيرة «فالآن أعضاء كثيرة ولكن جسد واحد.

#### شيئًا في الأرض» (مز ٢٥:٧٣). + في الإرشاد:

+ في الحياة:

لا شك أن الإنسان يحتاج لآخر يرشده وينصحه. الابن يحتاج لأبيه، والابنة لأمها، والسائر في الطريق يحتاج لمن يرشده... والذي يسير في طريق الرب يحتاج لمرشد وموجّه يقوده في الطريق، اختبره قبله، ويرشده لكيفية تخطي العقبات التي تواجهه. كذلك نقول إن أحسنًا اختيار المرشد نكون قد ضمنًا الطريق بل والهدف. ولنحذر قول الرب «أعمى يقود أعمى يسقطان كلاهما في حفرة» (مت١٤:١٥). لذلك يجب أن نتأكد من أن المرشد بصير وليس فقط مبصرًا، مختبر وليس فقط قاربًا، لديه مخزون وليس فارغًا.





## الم تصرِّقوا كُلُّ روع بن المتجنو الأرواج (دودد)

f.beniamen@gmail.com

يقول معلمنا القديس بوليس الرسول: المحبة تصدق كل شيء، لقص بنيامين المرقت فالمحبة تعطي للإنسان

روح البساطة. لكن لا ينبغي أن يمسك الإنسان في فضيلة ويترك الأخرى، فمع فضيلة المحبة، التي هي أم الفضائل، ينبغي أن يتُقتنى فضيلة التمييز أو الحكمة، يقول المتنيح قداسة البابا شنوده الثالث: [سُئِل القديس الأنبا أنطونيوس «ما هي أعظم الفضائل؟» فأجاب: «الإفراز هو بلا شك أعظم الفضائل». ومعنى الإفراز هو تمييز الإنسان الحق من الباطل. ويميز الخير من الشر ... لأن كثيرًا من الناس يصومون، ويصلون، ويعترفون، ويتناولون، ويقرأون الكتاب المقدس، ومع ذلك يفشلون في حياتهم الروحية، لأنه ليس لديهم إفراز .. أي أنهم يمارسون كل ذلك بلا حكمة، بلا فهم، بلا تمييز] (معالم الطريق الروحي). ويقول القديس بولس الرسول: «امتحنوا كل شيء تمسكوا بالحسن»، فيجب أن نميز:

١- حيل عدو الخير الكثيرة والمتنوعة: الشياطين مخلوقة ملائكة نورانيين لذلك: «الشَّيْطَانَ نَفْسَهُ يُغَيِّرُ شَكْلَهُ إِلَى شِبْهِ مَلاَكِ نُورِ» (٢كو ١٤:١١)، وله قدرة على الخداع، وهذه الصفة التي تجمع بينه وبين الحية، لذا اختارها

منذ البدء لكي يعمل من خلالها. والذين يسعون نحو الرؤى والإعلانات، هم الأكثر هدفًا لحيل الشيطان. يقول الأب صفرونيوس: [أيها الأب الوقور ثبّت الإخوة، وأنذر الذين يظنون أنهم يعرفون الأمور السمائية بإعلانات، تُخالف ما هو مُسَلَّمٌ لنا في الأسفار المُقدسة، مُتذكرين كلمات الرسول بولس: «وَلَكِنْ إِنْ بَشِّرْنَاكُمْ نَحْنُ أَوْ مَلاكُ مِنَ السَّمَاءِ بِغَيْرِ مَا بَشَّرْنَاكُمْ، فَلْيَكُنْ «أَنَاثِيمًا» (غلا ١:١)] (الرسالة إلى القس يوسابيوس).

٢ - المعلمون الكذبة: المعلمون الكذبة، هم الذين يأتون تحت اسم «المسيح» ويتسترون بكلمة «المحبة» ليخفوا اسمهم في بريق كلمات جذابة وفلسفة باطلة، لقد حذرنا السيد المسيح من هؤلاء قائلًا: «أَنْظُرُوا لاَ يُضِلَّكُمْ أَحَدٌ فَإِنَّ كَثِيرِينَ سَيَأْتُونَ بِاسْمِي قَائِلِينَ: أَنَا هُوَ الْمَسِيحُ وَيُضِلُونَ كَثِيرِينَ» (مت٤:٢٤م). كما يحذر القديس بولس الرسول تلميذه الأسقف تيموثيئوس: «لهُمْ صُورَةُ التَّقْوَى وَلِكِنَّهُمْ مُنْكِرُونَ قُوَّتَهَا. فَأَعْرِضْ عَنْ هَؤُلاءِ» (٢تي٥:٥). هؤلاء المعلمون الكذبة على مختلف أطيافهم من لا يعترف بوجود الله (الملحدون)، أو من يعبدون غير الله، أو الذين يخالفون التعليم الصحيح عن طبيعة الله وصفاته، أو من يعتقد بهرطقات حول طبيعة المسيح، يجب أن يكون الكتاب المقدس وشروحات الآباء

الأولين هما مصدرا التعليم السليم.

فقد وهب الله الإنسان مقومات هذا الاختبار والتمييز، بموجب خلقته على صورة الله، لذلك تميز الإنسان بالآتي:

١- العقل: منح الله للإنسان روحًا عاقلة، على صورة الله خالقه، والعقل يبين سمو الإنسان ورفعته، فيقول القديس أغسطينوس: [صنع الله الإنسان على صورته، إذ خلق له نفسًا ميزها بالعقل والذكاء، حتى يتفوق بها على جميع المخلوقات الأرضية] (مدينة الله٢ ٢٣:١). ويقول القديس باسيليوس الكبير: [الإنسان العاقل (المتزن) لا يستجيب تلقائيًا ولا انفعاليًا، بل بعقل وتفكير وتقرير واستجابة خاصة لكل قرار أو أمر] (العظة الأولى على خلق الإنسان ١١).

٢- الضمير: هو صوت وضعه الله في الإنسان، والضمير السليم غير خاضع للإرادة أو العقل. هو عضو الشعور الأدبي في الإنسان؛ يدعوه إلى الخير، ويبكته على الشر. يميز بين ما يوافق وما لا يوافيق. ولا يستطيع الإنسان أن يتحرر منه. يقول القديس أغسطينوس: [إذا نصبت محكمة يكون العقل فيها القاضي، والضمير هو المدعي والفكر شاهدًا..]، بالضمير الصالح نستطيع أن نمتحن الأرواح.

٣- روح الحكمة: عندما ننال مسحة الروح القدس، حسب ما يقول القديس يوحنا: «وَأَمَّا أَنْتُمْ فَلَكُمْ مَسْحَةً مِنَ الْقُدُوسِ وَتَعْلَمُونَ كُلَّ شَيْء» (ايو ٢٠:٢)، بهذه المعرفة الإلهية نستطيع أن نميز الأرواح، والتعليم، فالروح القدس يملأنا من كل [معرفة، وكل فهم، وكل حكمة روحية].

## الحَسِّلُ . صَلَّاقًا أَعَلُا

أحيانًا نتساءل، لماذا خلق الله لنا جسدًا،

كثيرًا ما يشاغبنا، ويجرّنا إلى أسفل؟!

أليس مكتوبًا بعد خِلْقِةِ الإنسان، أنّ الله رأى ذلك أنه حسنٌ جدًا..?!!

القمص لوحمنا تضسف

كنيسَة إسبَية العزراء/شيكاعز

إذا كان للقديسين جسـدٌ مثلنا، فلماذا نجموا هم في ترويضه، بينما نفشل نحن كثيرًا في التعامُل معه..؟!

كيف رأى القديسون طبيعة الجسد؟ هل رأوه نعمةً أم نقمة؟! صديقًا أو عدوًّا؟! وكيف تعاملوا بنجاح معه؟!

نحاول بنعمة المسيح في هذا المقال أن نناقش هذه التساؤلات..

لقد فهم القديسون أنّ جسدهم هذا هو نعمة كبيرة موهوبة لهم من الله، وصورة الله مطبوعة فيه (تك ٢٧:١) لذلك هم يشكرون الله عليه ويهتمون به، كما كان القديس بولس الرسول يقول إنّ من الطبيعي أن يحس الإنسان جسده ويهتم به، فيقوته ويربيه (أف ٥: ٢٩) ويعتبره وزنة مباركة من الله، من المهم أن يستثمرها ويتاجر بها حسنًا، للخير والمنفعة والبنيان..



كما أنّ القديسين أدركوا أيضًا أنّه بعد خطيئة أبوينا الأولين آدم وحواء عرف الشر طريقه إلى الجسد، وبدخول الخطية للجسد دخلت أمور غريبة مُفسِدة لطبيعة الجسد، وهي التي سمّاها الآباء: "الأهواء"؛ فصارت هناك ميول رديئة داخل الجسد يلزم ضبطها، بل وصلبها أيضًا، ليحتفظ الإنسان بنقاوته، كما يعلَّمنا الرسول: «الذين هم للمسيح قد صلبوا الجسد مع الأهواء والشهوات» (غله: ٢٤)، لأنّ هذه الأهواء إذا لم يُكبَح جماحها يمكنها أن تطوِّح بالإنسان خارج دائرة الحياة الأبدية.. كما يقول معلمنا بولس الرسول عن نفسه: «أقمع جسدي واستعبده حتى بعدما كرزت للآخرين لا أصير أنا نفسي مرفوضًا» (١كـو ٢٧:٩) أي أنه بدون وقفة رجولة مع الجسد، وإماتة أهوائه، لا يمكن أن تَخلص الروح..!

وهنا نفهم معنى هامًّا للجهاد في المسيحية.. فهو جهاد لحفظ التوازن في معادلة التعامل مع الجسد.. أقوته وأربّيه من ناحية، وأقمِعه وأستعبده من ناحية أخرى.. وهذا ما تربينا الكنيسة عليه، فتزرع فينا منذ الصغر منهج الأصوام الأسبوعيّة والموسميّة، لتساعدنا على ضبط النفس وقمع الجسد ..! تُعلِّمنا أيضًا حِكمة الآباء أنّ الجسد خادم

جيّد ولكنَّه سيّد شرّير.. وأنّ كلّ الحيوانات والوحوش إذا أكرمناها يمكن أن تخضع لنا وتخدمنا، ماعدا الجسد، الذي إذا أكرمناه يمكن أن يهيننا، بتوريطنا في محاولة إرضاء رغباته الشربرة..!

من واقع هذا المفهوم نرى أنّ الإنسان المسيحي يلزمه أن يعطي الجسد فقط احتياجاته، وليس أكثر من احتياجاته.. فيصلي كلّ يوم مع الكنيسة قائلً: "لكي إذ يكون لدينا الكفاية في كلِّ شيءٍ، كلّ حيَّنٍ، نزداد في كلّ عملٍ صالح". وفي نفس الوقت يرتقي بجسده، عن طريق الصلة والأصوام، فوق أيّ رغباتٍ خاطئة.. فهو إنسان حامل في جسده سمات الرب يسوع (غل ١٧:١) سمات الصليب الذي به قد صُلب العالم له وهو للعالم (غلَّ ٦: ١٤).. واعيًا للوصيّة التي تقول: «إن عشتم حسب (أهواء) الجسد فستموتون، ولكن إن كنتم بالروح تُمِيتون أعمال الجسد (والمقصود شهوات الجسد) فستحيون» (رو ١٣:٨).

وتعجبني هنا قصة جميلة من حياة القديس بيمن في القرن الخامس، تكشف كيف كان القديسون يتعاملون بنجاح مع جسدهم.. عندما انتقده البعض لأنه يغسل قدميه وقت الظهيرة لتلطيفها من الحرّ، على أساس إنّ هذا ضدّ النسك الرهباني، فكانت إجابته: أن الإنجيال لا يعلِّمنا أن نقتل الجسيد بل أن نقتل شهوات الجسد..!





استشارى الطبّ إنفسى وَلمِهْورْ

ليس لدى غيرك..

(الندات self)

وبأنك حكيم الحكماء،

أقل منك لكي تشكر

الله على ما لديك وما

تذكرت قصة عن رجل أراد أن يبيع منزله

لأنه لم يعد يحبه ويشعر بالضيق كلما عاد

إليه. فأوكل لمحاميه أن يعرضه للبيع على

صفحات الجرائد. في اليوم التالي رأى إعلانًا

عن شقة جميلة، رحبة، تطل على منظر رائع،

في منطقة هادئة، ويسعر أكثر من مناسب.

في الحال اتصل بمحاميه ليرتب له موعدًا مع

صاحب الشقة المُعلن عنها.. فإذا بالمحامي يرد عليه في الحال: «يبدو أستاذنا أنك لم تقرأ

الإعلان جيدًا، ولم يتسع وقتك لترى العنوان

الذي توجد به الشقة.. إنها شعتك الحالية

التي أردت أن تبيعها»! وسرعان ما رد على

المحامي وقال له: «لم أكن أعلم قيمة منزلي وغلاوته إلا عندما قرأت إعلان البيع.. أرجو

تعلم أن ترى ما أعطاك الله لتشكره عليه:

أن توقف كل إجراءات التصرف فيه».

وتناسيت قول الكتاب: «لا تكن حكيمًا في عيني نفسك» (أم ٧:٣)، أو أنك تمتلك الحقيقة المطلقة، والثقة المبالغة في صحة تفكيرك، وترى أنك على حقفى كل شيء، الأمر الذي نهى عنه الكتاب قائلاً: «وعلى فكرك لا تعتمد» (أم ٦:٣). تذكر أنتعظيم الذات كانت هي خطية الشيطان حينما قال في قلبه «أصعد إلى السموات،أرفع كرسيّ فوق كواكب الله، أصير مثل العلي» (إش١٤:١٣). ونفس خطية تضخيم الذات (الأنا)، أغرى الشيطان بها آدم وحواء بقوله لهما: «تصيران مثل الله» (تك ٥:٣). وأيضًا خطية يونان النبي عندما خاف أن تسقط كلمته إلى الارض، إذ ينذر أهل نينوي بانقلاب مدينتهم، فتكون النتيجة أن يتوبوا فيرحمهم الله وتسقط كلمة يونان، وبغتم يونان غمًا شديدًا وبغتاظ (يون ١:٤).

## خطورة «الأنا» ولا ننسى أن مشكلة أيوب كانت في ثقته أنه

لاأت (٧)

ر. رحى عَبِرالماك تولّد الشعور نيخ الله الله الله الذات، والتكبّر،

## بارّ في عيني نفسه (أي ٣٢:١٠).

#### مظاهر السقوط في تضخيم الذات:

+ شعورك بأن ذاتك في قمة اهتماماتك، فتسعى حبًا في الرئاسة ولو على تحطيم الآخرين، والرغبة في السيطرة، وفرض الرأي، ساعيًا إلى مجد باطل (تكريمك لشخصك بحثًا عن ملكوتك أنت وليس عن ملكوت الله، المهم كرامتك ومكانتك الشخصية، لتؤكد لنفسك أنك ليس بارًا في عيني نفسك فقط، بلكل ما يهمك أنتوهم الآخرين بأنك بار في أعين الجميع، وتنتظر منهم سماع مديحهم وتطويبهم وتمجيدهم لك).

+ فقد الاتضاع، فالتواضع ليس مجرد مظهر دون جوهر، فنجد إنسانًا كلما التقى بغيره يردد «أخطأت سامحني.. صلِّ من أجلي..»، لكنه لا يشعر بخطّيته، بل في أعماق قلبه يشعر أنه الأفضلمن غيره (هذا رياء لا علاقة له بالتواضع)! لكي نتواضع

يليق بنا أن ننكر ذواتنا، ونتبع السيد المسيح، ونتركه يعمل فينا، فيذوب كبرباؤنا الداخلي، وأمامنا مَثَل قائد المائة، عندما قال بانكسار «لست مستحقًا أن تدخل تحت سقفی» (مت ۸:۸)، ولم يقف عند قوله هذا، بل آمن بحب الله وقدرته، فقال ليسوع: «ولكن قل كلمة فيبرأ غلامي».

+ عدم استطاعتك أن تلوم نفسك، وتميل إلى التبرير الذاتى والحيل الدفاعية الخاطئة، لأن ذاتك لا تحتمل كلمة عتاب من أحد، أو كلمة تبكيت.

+ محبة الذات، قد تصل إلى عبادة الذات والعناد (أنا وليس غيري.. مهاجمة الآخرين بعنف.. تصلب الفكر مهما سمعت من قناعات.. تقبل فقط ما يوافق هواك وفكرك وتنكر الباقي.. تقودك ذاتك إلى الأنانية.. وهي كفيلة بانهيار كل علاقاتك مع الله ومع الناس).

+ تحول الذات إلى هدف، وهي محصلة كل أعمالك وأقوالك وتصرفاتك،وتنمو وتكثر في فكرك وأقوالك كلمة «أنا».

لذلك كما ذكر بولس الرسول: (١كو١٠:١٠): «ولكن بنعمة الله أنا ما أنا، ونعمته المعطاة لي لم تكن باطلة... ولكن لا أنا، بل نعمة الله التي معي».

# جولي باك السّعادة

«باركي يا نفسي الرب ولا تنسي كل حسناته» (مز ٢:١٠٣) ، وتعلم أن تتقبّل النواقص في الحياة، فغيرك لا يملك من الحياة الدنيا إلا فتات الفتات.. وما لديك من وفرة يتمنى الكثيرون حولك أن يكون لديهم ما يتساقط من مائدتك ليشكروك عليه!!

تذكر أن الرضى عطية إلهية «تفتح يدك فتشبع كل حي رضيً » (مز ١٤٥: ١٦)، وأن النفس الشبعانة لا تُقاس يكثرة ما تملك، بل بقناعتها بما تملك.. و تذكر أن «العين لا تشبع من النظر والأذن لا تمتلئ من السمع» (جا۱: ۸)، وأن الانسان «لا تشبع عينه من الغنى» (جا٤: ٨)، لأن «القناعة تجارة

ذات مرة قرأت قولًا مأثورًا: «لو كانت لك عائلة، وكنت تملك منزلا، وفوق هذا المنزل سقفًا يحميك من المطر، وكنت تتناول وجبة واحدة على الأقل في اليوم، وكان لك حساب في البنك فأنت أفضل من ٧٥٪ من سكان الكرة الأرضية!!»

فكرة: هناك دائمًا من هو أقل وأتعس



عظیمة» (اتی۲:۲).

وأكثر احتياجًا مني.. سأنظر إلى هؤلاء

وأشكر الله على نعمته، وأنظر إلى عطايا الله التي لا تُحصى وأرضى بها، وأفرح بما عندى بدلًا من أتعس لما ليس عندي.. «باركي يا نفسي الرب ولا تنسي كل حسناته» (مز۱:۱۰۳).

#### لاجتمر بالهتاس

أبونا المحبوب والمُحِب



#### القمص شنوده الانبا بيشوي

نتذكر محبتك وروحانيتك وتعبك معنا وتعليمنا الألحان والتسبحة. كنتَ رائحة المسيح الزكية مُجَمَّلًا بالفضائل كمسيحك اذكرنا في صلاتك يا شفيعنا أحباؤك: د. هناء وليم وأولادي وأحفادي سعاد نجيب، وسهير فهيم





كينسة إسَيرة العَزراء - أمستردام

نشكر الله جدًا أن الخمــر فرغـــت.. أخيرًا.. فرغت!

ريما كان هذا هو تفكير صاحب عرس

قانا الجليل ورئيس المتكأ، اللذين ذاقا الخمر الجديدة التي خلقها يسوع!

ففي العرس -وككل الأفراح- انتشر المدعوون في المكان، يأكلون ويشربون ويستمعون للأغاني، من هنا وهناك ضحكات وتهنئات وقب لات.. كل شيء كالمعتاد. وعلى جانب منفصل عن المدعوين، كانت أجران الخمر تفرغ.. وتلك مشكلة كبيرة.

من أين جاء التقصير ؟ ومَن أهمل في الحساب بحيث تفرغ الخمر قبل أن ينتهي الفرح؟!

ارتباك وحيرة..!

مَاجِحُتِن

كنيسة مَا حِرْشِقَ المُشاابرَكَ بمِعْالِحِدِ

ولأننا نعرف المعجزة جيدًا، فقد تدخلت السيدة العذراء مريم أم يسوع، وطلبت إليهم الذهاب للرب، وقالت للخدام: «مهما قال لكم فافعلوه»!

الخيرُ . فرغنَت إ

ولولا أن الخمر فرغت ما لجأوا اليه! نحن نعلم أن المعجزة الأولى التي ذكرها القديس يوحنا الحبيب في إنجيله كانت توضِّح حرفيًا قدرة الرب يسوع وسلطانه على المادة.. فيخلق من الماء عنبًا وفي العنب اختمار وتحول إلى خمر جديد، فقد صُنِع الآن، ولكنه عتيق، فطعمه للمتذوقين جيدًا وليس «دون»!

marianneed@hotmail.com

ولكل معجزة صدى ينعكس على حياة كل واحد فينا.. وتقف هذه الكلمات أمامنا بتحدٍ: «لقد فرغت الخمر»!

في حياتنا كلنا أجران نختزن فيها.. الفرح.. السعادة.. الراحة النفسية.. السكينة. وأحيانًا تضيق بنا الدنيا وتتكالب علينا الضيقات والمشاكل، إلى لحظة يفرغ فيها مخزون الفرح (الخمر) الذي اقتنيناه من العالم والمال والعلاقات.. فنرتبك ونحار .. ثم نحزن ونكتئب.. فأي حياة تلك التي بلا خمر!

ثم.. في حياتتا تظهر طاقة نور تدعونا للذهاب بأجراننا الفارغة إلى الرب، كما كانت العذراء مريم لأصحاب العرس.. طاقة نور ..

وعندما نذهب إليه، ونقدم له فراغنا الكامل وقلة حيلتنا، نعود من عنده بأجران

ممتلئة بفرح حقيقى وسعادة لذيذة، راحة ثابتة وسكينة لا تفارق!

عندما نذهب إليه نمتلئ بخمر الروح القدس.. روح الله الذي ارتضى أن يسكننا ولا يفارقنا.. بكل ثماره المبهرة ومواهبه الثمينة.. يسكننا ولا يفارق.. فلا ينزع أحد الفرح منا!

ولكن ماذا لو لم تفرغ الخمر القديمة؟! أو ماذا لو تمسكنا بالفرح «الدون» والحياة «العادية»؟! أو ماذا لو احتفظنا بأجراننا الخاوية بعد فراغها من فرح العالم.. مكتفين بحياة بلا فرح؟!

أحيانًا حين تفرغ أجراننا من الفرح، ينبغي علينا أن نشكره جدًا.. لأنها فرصة عظيمة أن نأتي اليه بفراغنا فيملأه بالحق كله.. بالروح القدس!

كنيسة ماريوحنا الحبيب بحلمية الزبتون

الآباء الكهنة والمجلس والشمامسة والتربية الكنسية والخدمات وكل الشعب يهنئون أباهم المحبوب



القس مرقــس وهبــة

بمناسبة مرور خمسة وعشرين عامًا على سيامته المباركة، ضارعين إلى الرب أن يحفظ كهنوته المبارك، ويعطيه نعمة وبركة لخدمة اسمه القدوس، ببركة صلوات صاحب القداسة البابا المعظم

الانبا تواضروس الثانسي

بين ضفّتي الكتاب المقدس وتاريخ الله مع الإنسان، يقبل الله الكل بطبيعته، لا يغير الواحد ليماثل الآخر الذي يبدو أقوى أو أكثر نجاحًا... الكل ينجح بطبيعته الخاصة، رقيقة كانت أم نارية، هادئة أو متحمسة، قيادية أو طفولية، بسيطة أو متعمقة...

النضوج هو المحمود وليس التحول... فلا مقارنات ولا احباطات ولا رفض لطبيعتنا المتمايزة كبصمات اليد. والله قادر أن يخلص على كل حال قومًا.

## 

magiwafik@yahoo.com

أمام صبي صغير، فقط ألقى كلمات قليلة، وباركها الله كما بارك في الخمس خبزات والسمكتين.

+ لو أن سارة التي ضحكت لما بُشِّرت هى وإبراهيم بأنه سيكون لهما ولد وهما شيخان، لو كانت قد رأت ما فعلته العذراء مريم في تسليم وخضوع لما هو أعجب جدًا من الحَبَل بعد الشيخوخة، لكانت توارت خجلًا من ردّة فعلها المستنكرة.. لكنها استحقت ان تنال الوعد مع ابراهيم، وكانت أيضًا جدّة للمسيح!

+ لو أن داود النبي، على الرغم من قلبه الذي كان في معية الله بصورة دائمة، لو أنه قارن نفسه بيوسف العفيف، وكيف صمد أمام إغواء امرأة فوطيفار، ولم يفتح فمه حينما اقتيد إلى السجن ظلمًا مقابل طهارته... الريما كان قد سقط في يأس عظيم حينما نظر واشتهى، فقتل وأخذ لنفسه امرأة أوريا الحثى.. لكن توبته قبلت، وكما أصبح يوسف نموذجًا للطهارة والعفة، أصبح داود نموذجًا للاتضاع والتوبة بدموع، وقبول التوبيخ. لــو تجـاوزنـــا المسافات الزمنية وتخيلنا لقاءات ومواجهات لم تحدث أبدًا...

+ لو أن موسى النبي ثقيل الفم واللسان، قارن نفسه بفصاحة بولس الرسول وقوة حُجته وشخصيته التي لا تخجل من رفع دعواه إلى قيصر روما شخصيا!... لكن الله لم يصنع معجزة مع موسى، ولا حلّ عقدة لسانه وتلعثمه، بل جعل هرون أخاه متحدثا عنه، مع أنه كان يمكنه ببساطه أن يعطيه نطقًا واضحًا من دون الحاجة لعون هرون.

+ لو أن يونان النبي، البسيط القلب كما الأطفال، هذا الذي يفرح بنبتة تقيه حر الشمس، ويكتئب بزوالها، لو أنه خاض معركة البقاء وحده طريدًا في الجبل كإيليا النبي، واقفًا وحده أمام الملك وزوجته وكل كهنتهم وشعبهم... لكان شعر بضألته وصغره على أن يحمل رسالة خلاص إلى شعب مدينة عظيمة كنينوى.. لكن رسالته كانت تتناسب مع طبيعته، فلم يحتج حتى للوقوف

# ١٨٩٤م ببلدة حصية برما (محافظة الغربية)،

لقسّ بالهيليوس بحي كنيسة الستيق العذراء بالزيتون

# الذكك ابثيانين أمَانين حَبْثَى أَالْلِمُأْوَى (+٢١٩٣٩) ليناحة العمص (( ١٩٣٩-٢))

وُلد حوالي سنة

وبعد أن أكمــل تعليمه

الابتدائــي مــال إلـي

الحياة الرهبانية، فقصد

دير السيدة العذراء الشهير بالسربان، وهناك

ترهّب سنة ١٩١٥م. فانكبّ على الدراسة

والبحث في كتب الكنيسة وعلومها بنهم. فلما

سمع بشغفه هذا، الأنبا يوأنس مطران البحيرة

والمنوفية وقتئذ (البابا يوأنس التاسع عشر الـ١١٣ فيما بعد)، ضمّه لمدرسة الرهبان

بالإسكندرية، تلك المدرسة التي أنشأها نيافته

بمقر إقامته بالكنيسة المرقسية بالإسكندرية

(أو ما كان يُعرف وقتها بالدير المرقسي) سنة

١٨٩٩م.. فتفوق على أقرانه في مدة بسيطة

مما أثار حسد عدو الخير عليه. ولكن الأنبا

يوأنس شجعه بأن شرطنه قسًا، فضاعف

مجهوداته في طلب العلم غير مبالٍ براحة

الجسد، على الرغم من ضعف قواه الجسدية

ولا سيما حاسة البصر التي تأثرت من كثرة

المُطالعة والسهر للقراءة والبحث. مما دفع

الأنبا يوأنس على رسامته قمصًا قبل أن يعود

لديره، خصوصًا أنه أنهى دروس المدرسة

فخدم الدير بكل أمانه، فبدأ بالعمل على

إصلاح مكتبة الدير، وإذ وجد أنها عبارة عن

مجموعة من الكتب القديمة (المخطوطات)

مُعرَّضة لعوامل التلف والضياع، فجمع النافع

منها وأصلح ما تلف فيها، وخصص لها

مكانًا معينًا بالدير لتُصان به، فكان بذلك

أول من نظم مكتبة دير السريان في العصر

الحديث، بل وبعث في الرهبان روح محبة

ومن بين الكنوز التي اكتشفها بمكتبة

الدراسة والبحث في تلك الكنوز الثمينة.

ولما عاد لديره عُين أمينًا للدير (ربيته)،

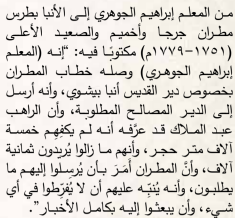
بنجاح وتفوق.

hamaged@yahoo.com

عبد الملاك قد عرَّفه أنه لم يكفِهم خمسة آلاف، وأنَّ المطران أمرَ بأن يُرسلوا إليهم ما

والشهداء والقديسين المستعمل في

الدير، خطابًا مؤرَّخًا بسنة ١٩٥١ش/١٧٧٩م،



كما أكتشف نسختين فريدتين من مخطوط هام يُدعى «سر الثالوث في سر الكهنوت»، وهو عبارة عن شرح القداس الإلهي، لأحد علماء الكنيسة القبطية في العصور الوسطى، وهو نص يختلف في المبنى عن النص الذي نشره جرجس فليوثاؤس عوض سنة ١٩٤٢م.

غير أنه ترك الدير بعد ذلك بوقت قليل لأسباب حسد أبليس. فعلم اللغة القبطية بجمعية الإرشاد بطنطا، وخدم بكنائس الإسكندرية. ثم لبّى دعوة أنبا أثناسيوس مطران بني سويف والبهنسا (١٩٢٥-١٩٦٢م) ليصير وكيلًا للمطرانية، فتفرغ هناك للوعظ وتسطير بعض المقالات. وبعد فترة وجيزة ترك بني سويف وعاد للقاهرة، فاستدعاه البابا يوأنس التاسع عشر الـ١١٣ حيث كلُّفه بطبع كتاب السنكسار، فأنجز العمل بالتعاون مع أ. جرجس فليوثاؤس عوض. وطبعه بالتعاون مع القمص عبد المسيح ميخائيل رئيس كنيسة العذراء بالفجالة باسم: «كتاب السنكسار الجامع لأخبار الأنبياء والرسل

أمّا عن الكتب التي حررها، فهي: 1) سيرة القديس إيلاري أو القديسة إيلارية ابنة الملك زبنون. ٢) ذيل الأمير عمر طوسون باشا كتابه «وادي النطرون ورهبانه وأديرته ومختصر تاريخ البطاركة» طبع سنة





(١٣٥٤هـ-١٩٣٥م) بكتاب «تاريخ الأديرة

البحرية» للقمص أرمانيوس. ٣) أعجوبة

نقل جبل المقطم وتاريخ الأنبا أبرآم وسمعان

الدباغ وتاريخ دير أبي سيفين (١٩٣٧). ٤)

بطل الأرثوذكسية العظيم ديسقورس البطربرك

الخامس والعشرين (١٩٣٨). ٥) ترويض

الأذهان في بستان الرهبان (١٩٣٩). ٦)

تحقيق وطبع كتاب تفسير سفر الرؤبا لابن

كاتب قيصر وتكملة الجزء الذي ينقصه

ووضع له حواشي مهمة وتعب في مقارنة

نص السفر مع القبطية البحيرية والصعيدية

والعربية (١٩٣٩). ٧) وضع حواشي مهمة

في كتاب البسخة ووضع لكل يوم من أيام

هذا الأسبوع العظيم مقدمة تاريخية (بيان)

لعرض أهم ما حدث في هذا اليوم من أحداث.

بيد أن قواه الجسدية كانت قد أضناها



